
608 

 2025  3  العدد  5. المجلد 
 نسانية والثقافية لاوسط للعلوم ا الامجلة الشرق 

 

------- 
 

 "تجديد الفكر الفلسفي العربي دراسة تحليلية لفلسفة حسن حنفي" 
 عبدالله الغزاوي 

 ، بيروت ، لبنانجامعة القديس يوسف 

 

 :2025-08-14البحث قبول :2025-07-14           البحث مراجعة  :2025-06-11    استلام البحث

 

  الملخص
ير في العالم  من لا يخفى على أحدٍ ما للفلسفة من مكانةٍ عريقةٍ  في تاريخ الفكر الإنسانيّ، حيث هي منصبّةٌ منجهد الإنسان المعمّق لفهم ذاته والتفك

سانيات،  حوله. والفلسفة، بامتيازها، ليست مجرّد تأملات هدفها التنظير ، بل هي سياق حيوي يعالج ويفوح عن صراع  داخليّ للأفكار، وتجاذب الإن
ربية  لسفة العوصياغة للمعنى في رؤيةٍ معقّدةٍ من التاريخ والثقافة.وقد بدا حسن حنفي كأحد أبرز المفكرين المعاصرين الذين حاولوا إعادة هيكلة الف

ضحة لفلسفة العصر الحديث من خلال  تجسّدت أهمية هذه الدراسة  في قدرتها على تقديم رؤية وا  والإسلامية بما يتماشى مع مقتضيات العصر الحديث
تعزيز أفق الفكر  إعادة قراءة التراث وتطويره بطريقة تواكب  متغيرات الزمن. فقد حاول حنفي، بجرأة فكرية، مواجهة تحديات الفلسفة العربية التقليدية و 

هذه المقاربات لا  الفلسفي من خلال تقديم مقاربات تجديدية  عصريّة تتفاعل مع الفكر الغربي وتجعل الفلسفة العربية أكثر قدرة على مواجهة قضايا العصر. 
إسلامي-تنطوي على مجرد مراجعة نقدية بل تشمل أيضًا توظيفًا فاعلًا للأدوات الفلسفية لتحليل وتفسير مشكلات العصر من منظور عربي  . 

ثلاثة مباحث  تسعى هذه الدراسة لاستكشاف وتفكيك أفكار حسن حنفي الفلسفية، وتحليل تأثيرها على الفلسفة العربية في سياقها الحديث وقد توزّعت على    
رات الرئيسية التي  حيث يتناول المبحث الأوّل لمحة تاريخية عن تطور الفلسفة العربية والإسلامية من العصور الإسلامية المبكرة حتى العصر الحديث والتأثي 
عرضتأثير رؤيته  شكلت مسار الفلسفة العربية أمّا المبحث الثاني فسيتحدّث عن أفكار حسن حنفي الفلسفيّة و رؤيته للتجديد والإصلاح، والمبحث الثالث سي

ه في إحداث تحول جذري في كيفية فهمنا وتفسيرها  كما ستسلّط  الضوء على كيفية تجديد الفكر الفلسفي العربي من خلال مقاربات حنفي، ودور   وتطبيقاتها
عربي  للتراث والمعاصرة. وتأتي هذه الدراسة من خلال  تقديم تأملات عميقة في فلسفة حسن حنفي، وتحديد مدى تأثيره في تطور الفكر الفلسفي ال 

 والإسلامي، وهو ما يمثل خطوة مهمة نحو فهم أعمق للفلسفة المعاصرة وكيفية تفاعلها مع الإرث الثقافي والتاريخي. 
الفلسفة العربية، حسن حنفي، التجديد الفلسفي، الفكر الإسلامي، التراث والمعاصرة، النقد الفلسفي، الفلسفة الحديثة،   :الكلمات المفتاحية 

 التأثيرات الثقافية، الإصلاح الفكري، الفكر الغربي.
Abstract:                                                                                                  
Abstract: It is no secret that philosophy has a long-standing position in the history of human thought, as it is the focus of 

man's deep effort to understand himself and think about the world around him. Philosophy, by its excellence, is not just 

contemplations aimed at theorizing, but rather a vital context that addresses and expresses an internal conflict of ideas, the 

attraction of humanities, and the formulation of meaning in a complex vision of history and culture. Hassan Hanafi appeared 

as one of the most prominent contemporary thinkers who tried to restructure Arab and Islamic philosophy in line with the 

requirements of the modern era. The importance of this study was embodied in its ability to provide a clear vision of modern-

day philosophy by rereading and developing heritage in a way that keeps pace with the changes of time. Hanafi tried, with 

intellectual boldness, to confront the challenges of traditional Arab philosophy and enhance the horizon of philosophical 

thought by presenting modern innovative approaches that interact with Western thought and make Arab philosophy more 

capable of confronting contemporary issues. These approaches do not involve merely a critical review, but also include an 

effective use of philosophical tools to analyze and interpret contemporary problems from an Arab-Islamic perspective. 

This study seeks to explore and deconstruct Hassan Hanafi's philosophical ideas, and analyze their impact on Arab 

philosophy in its modern context. It is divided into three sections, where the first section deals with a historical overview of 

the development of Arab and Islamic philosophy from the early Islamic eras to the modern era and the main influences that 

shaped the course of Arab philosophy. The second section will discuss Hassan Hanafi's philosophical ideas and his vision of 

renewal and reform, and the third section will present the impact of his vision and its applications. 

It will also shed light on how Arab philosophical thought has been renewed through Hanafi’s approaches, and his role in 

bringing about a radical shift in how we understand and interpret heritage and modernity. This study comes through 

presenting deep reflections on Hassan Hanafi’s philosophy, and determining the extent of his influence on the development 

of Arab and Islamic philosophical thought, which represents an important step towards a deeper understanding of 

contemporary philosophy and how it interacts with cultural and historical heritage 

Keywords : Arab philosophy, Hassan Hanafi, philosophical renewal, Islamic thought, heritage and modernity, 

philosophical criticism, modern philosophy, cultural influences, intellectual reform, Western thought. 

 



609 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

 المقدمة 
ليست الفلسفة مجرّد فكرٍ بلت زمانٍ ومكانٍ ، بلا مجتمع وبلا حضارة إنّما هي نظامٌ فكريّ ينشأ في عصرٍ ويقوم به جيل ،  

ويخدم مجتمعًا ويغبّر عن حضارة ، وقد تكون أزمة الفلسفة اليوم نتيجة عدم الوعي وعيًا علميًا كافيًا ، وغالبًا ما تكون 
تماعيًًا تقليديًًا لما هو موجودٌ في بعض المراجع الأجنبيّة لما ينقل عنها أو عن اقتناعٍ مذهبيّ الفلسفة نتيجة لتبني مذهبًا اج

يظهر في السياسة أكثر ممّا يظهر في العلم أو ردًا على سؤالٍ محرجٍ لطالبٍ ملتزمٍ متحمسٍ لقضايا المجتمع بناءً على 
لجوء إلى ظروف العصر أو ادّعاء التقليديّة الاجتماعيّة، وما أسهل مذهبٍ سياسيّ أو بدونه تهربًا من الإجابة ، فما أسهل ال

 الشعارات في هذه الأيّام . 
 ومن المعروف أنّ التراث القديم كلّه استجابات  ذهنيّة لأجيالٍ سابقةٍ إزّاء أحداث عصرٍ مضى ويكشف عن صراع الأقوى  
عمل حسن حنفي على إعادة قراءة تراث النهضة العربية من أجل الكشف عن المعيقات التي ساهمت في إخفاق التجارب  

 النهضوية، وفي هذا المجال حدد التيارات على الشكل التالي: 

وهو الاتجاه الذي نشأ مع جمال الدين الأفغانيّ وتواصل مع محمد عبده، وعمل على   "الاتجاه الإصلاحيّ ثم السلفيّ: ●
توطيد دور العقل وإعادة هيكلة الحياة السياسية عبر إشاعة الحرية والديمقراطية فيه، إلا أنّ هذه الحركة قد خبت،  

ذلك مع محمد رشيد رضا الذي كرَّس  واختارت المنهج التربوي الإصلاحي بعد إخفاق الثورة العرابية، ثمّ تراجعت بعد
تحويل الحركة الإصلاحية إلى سلفية معلنة، أنتجت حركة الإخوان المسلمين. وهذا الاتجاه مع تحوّله طالب بالرجوع  

 إلى السلف الصالح باعتباره الحل الوحيد للنهضة، وعانى هذا التيار من المشاكل التالية: 
سيادة النظرة الإلهية على الفكر النظريّ، فالحاكمية لله بصرف النظر عن طبيعة الواقع وعن مكوناته، وارتبط التغيير  ●

بالدعوة الثيوقراطية، مما يُوجِدُ انفصالًا بين الدين والمجتمع، ويعيد الأمة إلى التجربة الأوروبية عندما ابتُلع العالم داخل  
 دل أصبح جزءًا من التوحيد في فكرنا الدينيّ المتأخر.الإلهيات، مع العلم بأن الع

وقف تطور هذه الدعوة فكريًّا، بل إنَّ هذا التيار قد تخلَّف عبر عزل نفسه عن التراث بشكله المتكامل الكليّ وعدم   ●
استثماره للإحياء الاعتزاليّ ونظره إلى استقلال العقل والإرادة. يُضاف إليها عدم نظره إلى كيفية تطور المنظومات  

تطوير لاهوت الثورة، ومعالجة قضايا الأرض، وتجنيد الجماهير، وإصلاح   الدينيّة للاستفادة منها، فهو لم يعمل على
 التربية والتعليم والقضاء. 

عدم قدرته على تحويل الإلهيات إلى فكر نظريّ، ثم تحويل الفكر النظريّ إلى أيديولوجية سياسية اقتصادية واضحة   ●
 المعالم.

 سيادة التصور الرأسمالي للدين بسبب التصور الهرميّ للعالم، وهو ما ورثناه قديمًا من نظرية الفيض والصدور.  ●
 تقسيم العالم بشكل حاد بين سردقين أحدهما للإيمان والآخر للكفر. ●
 معاداته التجديد على المستوى النظريّ.  ●
 جدل الكلّ أو لا شيء عند الممارسة.  ●
 استخدامها للعنف، وتخلفها عن إعداد الجماهير، وحتى عند اقترابها منهم، تعدّهم بشكل مغلق ينقصه الحوار.  ●



610 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

 سيادة التصور الجنسيّ للعالم، والفصل الحاد بين النساء والرجال.  ●
التركيز على الحدود وإصدار قوائم المحرمات دون ذكر المباحات، مما يشوه شخصية الإنسان فتزرع فيه الخوف بدل   ●

"انطلق حسن حنفي في مشروعه الفكريّ من مميزات  1الشجاعة، والإحجام بدل الإقدام، ويجعل الإنسان متشككً" 
الحضارة العربيّة الإسلاميّة، بما هي أمّة تراثية تاريخية، ولكن سمّات هذا المشروع لم تنعزل عن شخصيته الخاصة  
التي تسعى إلى التجديد، وتعيش حاجز التجديد على رأس كلّ مئة عام، حيث اعتبر نفسه هذا المجدد، الذي سيخرج 

 من أزمتها الحضارية، ويعيد ربطها بالعصر، ويتميز هذا المشروع بمجموعة من السمات، هي: الأمة
كما  -: حيث شدد على حضوره كمخزون نفسي/شعوري حالّ في نفوس أبناء الأمة، ولا يمكن التعاطي معهأ. التراثية ●

كما تعامل الغرب مع تراثه، لذلك شكل الجبهة الأولى وهي أضخم الجبهات وأكثرها تفصيلًا: “لأنها   -سنرى بعد قليل
ام. وهي الأكثر حضورًا في وعينا القومي وتاريخنا  أعمق في التاريخ إذ أنها تمتد إلى ما يزيد على الألف وأربعمائة ع

 أنّه النقطة المحورية التي يجب العمل عليها من أجل تجديدها.2الثقافي"
لما كان هدف المشروع التجديد، فلا يمكن القيام بذلك دون تجديد اللغة ومنطقها، وتجديد مستويات   ب. التجديدية: ●

هذا وتأتلف السمة الأولى   3« إعادة فهم التراث حتى يمكن رؤية الواقع ومكوناته التحليل وتجديد البيئة الثقافية عبر: »
 والثانية لتؤسسا معًا أحد أبرز انشغالات الفكر الفلسفيّ.

تُعَدُّ فلسفة حسن حنفي واحدة من أبرز المساهمات في تجديد الفكر الفلسفي العربي في العصر الحديث، إذ تسعى هذه 
الدراسة إلى تحليل وتقييم هذه المساهمة من خلال ثلاثة محاور رئيسية. تناول حسن حنفي في فكره العديد من القضايا  

مية والعلمانية، والتجديد والإصلاح، ومدى تأثير الفكر الغربي على الفلسفة  الجوهرية التي تمس العلاقة بين الفلسفة الإسلا
 العربية.

تتمثل أهمية هذه الدراسة في تسليط الضوء على كيف أحدث حسن حنفي تحولًا في الفكر الفلسفي العربي من خلال تقديم  
مقاربات تجديدية تتفاعل مع التحديات المعاصرة وتساهم في تطوير الفكر الفلسفي بما يتماشى مع مقتضيات العصر 

فكار الرئيسية في فلسفة حسن حنفي، مثل توازنه بين التراث والحداثة،  الحديث. في هذا السياق، تعمد الدراسة إلى تحليل الأ
 وتأثيره على قضايا التجديد والإصلاح في الفكر العربي، وكيفية تعاطيه مع الفكر الغربي.

 
 منهج الدراسة: 

لفهم  التاريخيلفحص الأفكار الفلسفية لحسن حنفي، والمنهج  التحليليتستند هذه الدراسة إلى منهجين رئيسيين: المنهج 
السياق الذي نشأت فيه فلسفته. من خلال هذا التقييم، وتهدف هذه الدراسة إلى تقديم رؤية واضحة حول تأثير حسن حنفي 

 
 .. ٧٥حتى ٦٤، من ص١، لات، ج١، دار التنوير والمركز الثقافي العربي، بيروت، طمن العقيدة إلى الثورةحسن حنفي،  1

 .١٠،لات ،ص:1،المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، بيروت، طمقدمة في علم الاستغرابحسن حنفي،  2

 .٣٤م،ص:١٩٨١، ١،دار التنوير، بيروت،طالتراث والتجديدحسن حنفي،  3



611 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

على تطور الفكر الفلسفي العربي والإسلامي، وتحديد كيفيّة مساهمته في تجديد الفلسفة العربية بما يتناسب مع التحولات 
 المعاصرة. 

 
 إشكاليّة الدراسة: 

 لقد أتت إشكاليّة الدراسة لطرح التجديد في فكر حسن حنفي على النحو الآتي:
 كيف يمكن تقييم تأثير حسن حنفي على تطور الفلسفة العربية المعاصرة؟ .1
 ما هي الصعوبات التي واجهت فلسفة حسن حنفي في سياق الفكر الفلسفي العربي والإسلامي؟ .2
 كيف تساهم فلسفة حسن حنفي في تحقيق تجديد فعّال للفكر الفلسفي العربي؟  .3

 
 فرضيًّات الدراسة: 

 
 فرضية تأثير الفلسفة الغربية على حسن حنفي فهي:  أما
 يعتقد أن حسن حنفي تأثر بشكل كبير بالمدارس الفلسفية الغربية، مما ساهم في تشكيل فلسفته وتطويرها. - 
 من خلال هذا التأثير، أدخل حنفي مفاهيم جديدة إلى الفلسفة العربية وساهم في تحديثها.  - 
 

 أمّا فرضية تجديد الفكر الفلسفي العربيّ فهي :
من المتوقع أن حسن حنفي قد ساهم بشكل ملحوظ في تجديد الفكر الفلسفي العربي من خلال تقديم رؤى جديدة تعالج   -  

 قضايا العصر. 
فلسفته تمثل نقطة تحول في كيفية فهم الفلسفة العربية للتراث والمعاصرة، مما يعزز من قدرة الفلسفة على التفاعل مع   -  

 التحديات المعاصرة.
 تحليل نصّ الدراسة 

 الخلفيّة النظريّة والتاريخيّة لفكر التجديد عند حسن حنفي المبحث الأوّل :
لا شكّ بأنّ للفلسفة العربيّة مصادر غنيّة ومتنوّعة ، ولكن يعدّ المصدر الإسلاميّ واليونانيّ أهمّها، فإذا أمعنّا النظر في  

الفكر العربيّ الإسلاميّ نجده متعدّد النشاطات ، ولا شكّ أنّ الفلسفة العربيّة تأثّرت بالفكر اليونانيّ فقد نسجوا على منوال )  
 وأفلاطين( فقد أخذوا عنهم معظم الآراء والأفكار الفلسفيّة بقوالب جديدة. أفلاطون،وأرسطو  

"لا شكّ أنّ الفلسفة العربيّة فلسفة عقليّة كالفلسفة اليونانيّة ،لأنّ معظم فلاسفة العرب يعتقدون أنّ العقل قادرٌ على إدراك  
الحقيقة ، وأنّ النفس الإنسانيّة التي تجرّد ماهيات الموجودات من اللواحق الحسيّة والصور المتخيّلة تستطيع في نظرهم  

لاتٍ كليّة بتأثير عقلٍ مفارقٍ يطلقون عليه اسم العقل الفعّال، ولا شكّ أنّ معظم فلاسفة العرب تقلّب هذه الصور إلى معقو 



612 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

يؤمنون بوحدة المعرفة والحقيقة ويقولون بمطابقة ما هو موجودٌ في العقل لما هو موجودٌ في الأعيان ...ولا يختلف كثيرًا أو 
 "4إنّ كمال الشيء مقياس وجوده"قليلًا عن قول اليونانيين :"

وإذا كانت عقول الفلاسفة العرب قد تأثّرت بعقول اليونان في منطقهم وطبيعتهم وسائر علومهم ، فإنّ قلوبهم قد ارتوت من 
منبع الدين الإسلاميّ"ففي الفلسفة الإسلاميّة أهذٌ وتأثّرٌ بما قبلها ، كما أنّ فيها خلقًا وابتكارًا أضافت به جديدًا إلى الثروة  

  5الفكريّة العامّة."
لقد كانت النظرة الغربية السائدة في التصميم الاعتيادي لتاريخ الفلسفة الإسلامية تهتم ببعض الأسماء الفلسفية الكبيرة التي 
انتقلت إلى أوروبا عبر الترجمات اللاتينية وتنص على اعتبار أن الفلسفة الإسلامية ملحقًا أو تابعًا لهذا التصميم يقول دي  

من منطلق أن هذه الفلسفة كما ظلّت على الدوام "فلسفة انتخابية عمادها الاقتباس مما ترجم من   6T.J. De Boerبور
كتب الإغريق؛ ومجرى تاريخها أدنى أن يكون فهمًا وتشربًا لمعارف السابقين، لا ابتكارًا، ولم تتميز تميزًا يذكر عن الفلسفة  

ت بجديد فيما حاولته من معالجة المسائل القديمة. فلا نجد لها في  التي سبقتها، لا بافتتاح مشكلات جديدة، ولا هي استقل
كما يرى أنّ انتقال ابن رشد إلى الغرب كان عامل تحفيز لأنه قدم   7عالم الفكر خطوات جديدة تستحق أن نسجلها لها ". 

فنظر الغرب إلى نظريات أرسطو على 8للغرب "مذهب أرسطو في المنطق والطبيعة وما بعد الطبيعة على صورة أكمل" 
 أنها الحقيقة العليا.

( هو فيلسوفٌ ومفكرٌ مصريٌ بارزًا، وأحد أهم رموز الفكر العربي المعاصر. وُلد في القاهرة 2021- 1935وحسن حنفي )
، ثم حصل على الدكتوراه من 1956، وحصل على درجة البكالوريوس في الفلسفة من جامعة القاهرة عام 1935عام 

من فرنسا، بدأ حسن حنفي حياته الأكاديمية كأستاذ للفلسفة  ، بعد عودته إلى مصر 1966جامعة السوربون في باريس عام  
في جامعة القاهرة، حيث عمل هناك لعدة عقود. كان له دور كبير في تطوير الفكر العربي المعاصر من خلال دمجه بين  

ن خلاله إعادة  التراث الإسلامي والفكر الغربي الحديث. اشتهر بمشروعه الفكري الكبير "التراث والتجديد"، الذي حاول م
 قراءة التراث الإسلامي بطريقة تعيد له حيويته وتجعله قادرًا على التعامل مع التحديات المعاصرة. 

"مقدمة في   -أمّا أعماله:حنفي كتب العديد من الكتب والمقالات التي أثرت على الفكر العربي والإسلامي. من أبرز مؤلفاته:
أكتوبر   21"من النص إلى الواقع"،توفي حسن حنفي في  -"من النقل إلى الإبداع" -"التراث والتجديد" -علم الاستغراب"

 9حافلة بالعطاء الفكري والنضال من أجل تجديد الفكر العربي والإسلامي. عامًا، بعد حياة 86عن عمر يناهز  2021

 
 .٢٤-٢٣م، ص:١٩٨٩، ١جميل صليبا: تاريخ الفلسفة العربيّة ،دار الكتاب الغالميّ، الدار الإفريقيّة العربيّة، لبنان ، بيروت، ط 4

 ١٩٩، ص:١م ،ط١٩٦١إبراهيم مدكور: في الفلسفة الإسلاميّة ) منهج وتطبيق( ، دار المعارف ، القاهرة ، مصر ،  5

، القاهرة، دار المعارف، 4( من أساتذة الفلسفة في جامعة أمستردام. من مؤلفاته، الغزالي وابن رشد، انظر في ترجمته، نجيب العقيقي، المستشرقون، ط1942-1866دي بور ) 6
 .317، ص2ج 1980

 .٥٠م،ص:١٩٨١دي بور :تاريخ الفلسفة في الإسلام ،ترجمة عبدالهادي أبو ريدة،دار النهضة العربيّة،لبنان، بيروت، 7

 .٤١٩دي بور: تاريخ الفلسفة في الإسلام ،ص:  8

 . ٣٢م،  ص:٢٠١٠، ١انظر السيّد ولد أباه : أعلام الفكر العربيّ ، مدخل إلى خارطة الفكر العربيّ الراهنة ،الشبكة العربيّة،لبنان ، بيروت، ط 9



613 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

"ما جعل فكر حنفي متميّزًا وفلسفته متميّزة ومشروعه متميّز ،هو كتاباته وأبحاثه ومواقفه المتميّزة بالوجاهة وبالجرأة ، على  
الرغم من الانتقادات التي تتعرّض لها ، فما تزيدها إلّا قوّةً ومناعةً ، مقالات كانت أو كتب أو حوارات أو غيرها ،تعالج  

  10والثقافة والسياسة والحضارة وتعكس معالم مشروعه الحضاريّ وبيانه."  مختلف القضايا في الفكر
حسن حنفي يعتبر شخصية محورية في الفلسفة العربية الحديثة، حيث سعى لتقديم قراءة جديدة للفكر الإسلامي تتفاعل مع 

 التحديات التي يواجهها العالم العربي اليوم.
حسن حنفي، بعمقه الفلسفي ونظرياته التجديدية، يشكل نقطة تحول رئيسية في مسار الفلسفة العربية. فبفهمه العميق لثنائية  
التراث والحداثة،نحده يقول :" مهمّة التراث والتجديد التحرّر من السلطة بكلّ أنواعها ،سلطة الماضي، وسلطة الموروث،فلا  

سعى حنفي إلى تقديم رؤية جديدة تعيد تعريف العلاقة بين الفلسفة الإسلامية والتحديات  11سلطان إلّا سلطان العقل." 
الفكرية المعاصرة. في عصر مليء بتساؤلات الهوية، والعولمة، والحداثة، كانت فلسفة حسن حنفي بمثابة جسر  تواصل  

 يربط بين عوالم متباينة، وتفتح أفقًا جديدًا للفكر الفلسفي العربي.
تطورت أفكار حسن حنفي عبر الزمن، حيث عمل على تطوير مفهوم "التراث والتجديد"، وهو مفهوم يتناول كيفية الاستفادة  
من التراث الفلسفي الإسلامي مع الاستجابة للتحديات والتطورات المعاصرة. كما كان له دور كبير في الحركة الفكرية التي  

 عاصرة في الفلسفة العربية.سعت إلى تحقيق توازن بين الأصالة والم
حنفي يُعتبر أيضاً من الداعمين للفكر النقدي والتحليلي، حيث عمل على نقد الفكر التقليدي والدعوة إلى تحديثه، وهو ما  

 تجلى في العديد من أعماله الرئيسية مثل "الفكر العربي المعاصر" و"نقد العقل العربي". 
 

فكر حسن حنفي يمثل نقطة تحول مهمة في الفلسفة الحديثة، لا سيما في السياق العربي والإسلامي. فمهمّة الفكر برأيه:" 
متى تتغيّر مفاهيم عصر النهضة الأولى إلى مفاهيم الانتفاضة ،المقاومة ، والتمرّد والغضب والاعتراض والثورة؟ما زالت  

 12تقوم على النظر دون العمل ، وعلى المعرفة قبل الفعل." فلسفتنا ونهضتنا ، بل وإيديولوجياتنا
لقد عمل على دمج الفلسفة الغربية المعاصرة مع التراث الفلسفي العربي، مما أعطى فلسفته بُعدًا تجديديًا وتفاعليًا مع 

التطورات الفكرية العالمية. من خلال أعماله، قدم حنفي قراءة جديدة للتراث الفلسفي، فمن وجهة نظره التراث هو " كلّ ما  
ة السائدة فهو إذن قضيّة موروث وهو قضيّة معطى حاضر على العديد من  وصل إلينا من الماضي داخل الحضار 

مما جعله قادرًا على الربط بين مفاهيم الحداثة والتقليد، وهو ما ساعد على تحفيز نقاشات جديدة حول فلسفة   13المستويات" 
 الدين، الفكر السياسي، والعلمانية.

 
 . ٢٦٣م، ص:٢٠١٤، ١ة العربيّة الأكاديميّة ،طإسماعيل مهنانة وآخرون: الفلسفة العربيّة المعاصرة، تخوّلات الخطاب من الجمود التاريخيّ  إلى مأزق الثقافة والأيديولوجيا ، الرابط 10

 ٥٢م ،ص:١٩٩٢، ٤حسن حنفي : التراث والتجديد ، موقفنا من التراث القديم ،المؤسسة الجامعيّة للدراسات والنشر والتوزيع ،لبنان ، بيروت،ط 11

 .٢٨٢م، ص:٢٠٠٤، ١حسن حنفي : من منهاتن إلى بغداد مكتبة الشروق الدوليّة، مصر،القاهرة،ط 12

 . ١٣م،ص: ١٩٩٢حسن حنفي: التراث والتجديد ، المؤسسة الحامعيّة للدراسات والنشر والتوزيع ، 13



614 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

بفضل اهتمامه بالنظرية النقدية والبحث في مشكلات العصر، ساهم حنفي في إعادة تعريف الأبعاد الفلسفية للعقل العربي. 
قدّم نقدًا فكريًا جديدًا يمكن فهمه من خلال سياق التحديات المعاصرة مثل العولمة والحداثة، مما جعله أحد المفكرين 

 يث في العالم  المؤثرين في تشكيل الفكر الفلسفي الحد
ساهم حسن حنفي في إغناء الفكر الفلسفي العربي والإسلامي من خلال تقديم مقاربات جديدة للتراث وتطوير مفاهيم جديدة 
تتناسب مع واقع العالم المعاصر. لقد قدم حنفي مقاربة تجديدية تدمج بين التراث والحداثة، مما ساعد على تقديم تفسيرات  

لال عمله على "إعادة قراءة التراث" و"الفكر العربي المعاصر"، ساهم في بناء جسر  جديدة للتاريخ والفكر الإسلامي. من خ
بين الماضي والحاضر، مما ساعد على توسيع نطاق الفكر الفلسفي العربي ليشمل الأبعاد العالمية المعاصرة."إنّ نقطة 

يه وعلى أصالته بل من أجل  الانطلاق في المشروع هي التراث وليس الغرض من ذلك تجديده من أجل المحافظة عل
المحافظة على الاستمرار في الثقافة الوطنيّة وتأصيل الحاضر،،ودفعه نحو التقدّم ،والمشاركة في قضايا التغيير الاجتماعيّ 

.التراث هو نقطة البداية كمسؤوليّة ثقافيّة وقوميّة ،والتجديد هو إعادة تفسير التراث طبقًا لحاجات العصر ،فالقديم يسبق 
لجديد ، والأصالة أساس المعاصرة والوسيلة تؤدّي إلى الغاية ، التراث هو الوسيلة ،والتجديد هو الغاية، وهي المساهمة في  ا

 14تطوير الواقع ،وحلّ مشكلاته ،والقضاء على أسباب معوّقاته وفتح مغاليقه التي تمنع أيّة محاولة لتطويره." 
حنفي أيضًا أثرى النقاشات حول العلاقة بين الفلسفة الإسلامية والفلسفة الغربية، مما فتح مجالًا للبحث والنقاش حول كيفية 
استيعاب الفلسفة الغربية في سياق الفكر العربي والإسلامي. كما قام بدور كبير في نقد الفلسفة التقليدية، مما أدى إلى فتح  

 ديد الفلسفي الذي يعكس التحديات المعاصرة.أفق التفكير النقدي والتج
 

من خلال أعماله التعليمية والفكرية، ألهم حسن حنفي جيلًا من المفكرين والمثقفين العرب، مما ساهم في نشر روح البحث 
النقدي والتجديد في الفكر الفلسفي العربي. أصبحت أعماله مصدرًا مهمًا لفهم كيفية تطور الفلسفة العربية والإسلامية في  

 عزز من مكانة الفلسفة العربية على الصعيدين الإقليمي والدولي.  ضوء التحديات الفكرية الحديثة، مما
في النهاية، تأمل الدراسة في كيف أن فلسفة حسن حنفي تُمثّل جسرًا بين التراث والمعاصرة، وتفتح آفاقًا جديدة لفهم التفاعل  

 بين الفكر التقليدي والمتغيرات الحديثة، مما يُسهم في إغناء الفلسفة العربية ويعزز قدرتها على معالجة قضايا العصر. 
 

 أفكار حسن حنفي الفلسفيّةالمبحث الثاني: 
حسن حنفي، أحد أبرز الفلاسفة العرب في العصر الحديث، قدم مشروعًا فلسفيًا متكاملًا ينطلق من الفلسفة الواقعية، والتي  
تعتمد على التجريبية العلمية في التحليل والنقد وإدراك العلاقات. في أعماله المختلفة، نجح حنفي في تطوير منهجية تجمع  

التركيز على إدراك العلاقات الجدلية بين الثنائيات مثل الثابت والمتغير، والواحد والمتعدد،  بين النقد والبناء والتغيير، مع
 والتراث والمعاصرة، والأنا والآخر.

 

 
 . ١٣حسن حنفي: التراث والتجديد ، ص:  14



615 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

فلسفة حنفي تتجلى بوضوح في العديد من مؤلفاته، حيث يظهر التزامه بالسعي نحو تحصيل المعرفة الحقيقية عبر إدراك  
هوية النقيض، انطلاقًا من قناعته بأن الأشياء تُعرف بأضدادها. في كتابه "الهوية"، يناقش حنفي كيف تتشكل الهويات في 

تتجه نحو الانغلاق كرد فعل طبيعي للأقليات وسط الأغلبية، وهو ما يظهر مواجهة الآخر، مشيرًا إلى أن الهويات قد 
 بوضوح في سلوكيات المهاجرين الشرقيين في الحضارة الغربية. 

من خلال مشروعه الفكري، يسعى حنفي إلى إعادة صياغة العلاقة بين التراث والمعاصرة، وبين الذات والآخر، مؤكداً أن  
الفلسفة ليست مجرد تأمل نظري بل هي أداة فعالة لتحليل الواقع والتفاعل معه من أجل بناء مستقبل أفضل. هذا السعي  

لامي يمثل جوهر فلسفة حنفي، ويضعه في مقدمة الفلاسفة الذين يسعون إلى  نحو التجديد والتغيير في الفكر العربي الإس
يرى حنفي أنه "لا يمكن نقل تراث من حضارة إعادة صياغة الهوية الثقافية والفكرية في مواجهة التحديات العالمية المعاصرة.

ناشئة، وإذا كان لا يجوز النقل من  إلى أخرى، إلا بعد عملية إعادة بناء للمنقول على أساس من روح العصر للحضارة ال
 15تراث الأنا القديم إلا بعد إعادة بنائه طبقاً لحاجات العصر الجديدة، فالأولى أن يتم ذلك بالنسبة إلى تراث الآخر." 

هذه االرؤية الفكريًة  تشير إلى ضرورة عدم نقل التراث من حضارة إلى أخرى بشكل حرفي أو تقليدي. بل يجب أن يتم هذا  
النقل بعد إعادة بناء ذلك التراث ليتناسب مع روح العصر ومتطلبات الحضارة التي يستقبلها. يطرح حنفي رؤية بأن التراث  

ث الأنا( أو من حضارة أخرى )تراث الآخر( يجب أن يخضع لعملية تمحيص المنقول سواء كان من حضارة قديمة )ترا
 وإعادة بناء ليتم دمجه بفعالية في السياق الحضاري الجديد. فالفكرة تدعو إلى الابتكار والتكيّف بدلًا من التقليد الأعمى. 

فهو يرى: "أن الفلاسفة القدماء لم يتوقفوا عند ترجمة النصوص والمؤلفات وتفسيرها وشرحها والتعليق عليها بل إنهم بدأوا  
التأليف وأعادوا إنتاج المادة المنقولة من جديد، ابتداءً من القرن الثالث عند الكندي حيث أنتجوا المؤلفات الفلسفية والعلمية  

 17قد كانوا نقلة أولًا ثم علماء ثانياً" وبنظره العلماء"  16"ابن رشد على مؤلفات أرسطوكما يتضح ذلك من شروحات 
يقول حنفي في كتاب الهوية: "وفي الخارج تزداد الهوية انغلاقا دفاعا عن النفس كرد فعل طبيعي للأقلية تجاه الأغلبية،  

وتظهر الحركات السلفية لدى المُهاجرين وهم وسط الحضارة الغربية بوصفها حضارة الحداثة، ومع ذلك يزداد التمسك 
والحجاب والنقاب، وكما قيل: إذا أراد الإنسان أن يكون رأسماليا فليذهب إلى  بمظاهر الهوية الشرقية في اللحية والجلباب 

موسكو، ويقال أيضا: إذا أراد الإنسان أن يكون اشتراكيا فليذهب إلى باريس، وإذا أراد أن يكون سلفيا فليذهب إلى الغرب،  
 18" ضهوإذا أراد أن يكون تقدميا فليذهب إلى العالم الإسلامي، فكل شيءٍ يعرف بنقي

"من أجل ذلك يتفق الكثيرون من الباحثين في فكر الدكتور حسن حنفي على أنه فيلسوف من طراز خاص، وصاحب رؤية  
فلسفية قائمة على منهج النقد والتحليل، وكذلك منهج الفينومينولوجيا الماركسية الهيجلية، وهي المناهج التي حاول حنفي  

واء النظري أو العملي، وهو ما يظهر بوضوح عند حديثه عن المعرفة  استخدامها من أجل إعادة بناء العقل العربي، س

 
 .٦٣م ،ص:١٩٩٢، ١حسن حنفي، مقدمة في علم الاستغراب ،المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر،بيروت،ط 15

 .  ٧٦حسن حنفي، مقدمة في علم الاستغراب ، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، ص 16

 .٧٦المصدر نفسه،ص: 17

 .٢٩م، ص: ٢٠١١حسن حنفي الهوية، سلسلة مفاهيم ثقافية، المجلس الأعلى للثقافة،18



616 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

والعلم، وعن التعدد والاختلاف، وضرورة التمييز بين العلم الإلهي والبشري حين يقول: والحقيقة أن التعددية هي الأصل  
وحق الاختلاف حق شرعي، فالكل راد ومردود عليه، فالتعددية قانون طبيعي يتمثل في اختلاف الألسنة والألوان والليل  

رب والمفاهيم، والعلم الإلهي وحده هو العلم الشامل الذي يدرك الحقائق من جميع والنهار واللغات والشعوب والقبائل والمشا
 19وجوهها، أما العلم الإنساني فهو رؤية، ووجهة نظر اقتراب ومواقف النص وحده هو حامل العلم الإلهي الثابت." 

هذه الجهود تظهر جلية في تناول حنفي لمفاهيم المعرفة والعلم والتعددية والاختلاف. ففي رؤيته، يؤكد حنفي على أهمية  
التمييز بين العلم الإلهي والعلم البشري، مشددًا على أن التعددية هي الأصل، وأن حق الاختلاف هو حق شرعي وطبيعي.  

وع سطحي، بل هي قانون طبيعي يتجلى في اختلاف الألسنة والألوان والليل  يشير حنفي إلى أن التعددية ليست مجرد تن
 والنهار، وكذلك في اللغات والشعوب والمفاهيم.

من خلال هذا التصور، يوضح حنفي أن العلم الإلهي هو الوحيد الذي يمتلك شمولية الإدراك، حيث يدرك الحقائق من 
جميع جوانبها. أما العلم الإنساني، فهو محدود بإطاره البشري، يعتمد على رؤى ووجهات نظر ومواقف تختلف باختلاف 

حامل الوحيد للعلم الإلهي الثابت، في مقابل التفسيرات البشرية التي الظروف والأفراد. ويرى حنفي" أن النص الديني هو ال
 تظل محاولات للتقرب إلى الحقيقة لكنها لا تمتلك اليقين المطلق.

هذا التمييز بين العلمين، الإلهي والبشري، يعكس التزام حنفي بتجديد الفكر العربي والإسلامي من خلال إعادة قراءة التراث 
 بشكل نقدي ومعاصر، مع احترام التعددية الفكرية والاختلاف كجزء أساسي من طبيعة الإنسان والحياة.

ثمة إشكاليّة حقيقيّة كانت، ولا زالت، مطروحة على العقل في علاقته بالوحي والنّقل، أو بشكل عام في علاقة بالفلسفة  
 20والدّين ."

الإشكالية التي تشير إليها هي مسألة جوهرية طالما شغلت عقول الفلاسفة والمفكرين على مر العصور، وهي العلاقة بين  
 العقل من جهة والوحي والنقل من جهة أخرى، أو بشكل أوسع، العلاقة بين الفلسفة والدين. 

هذه الإشكالية تنبع من التساؤل حول مدى إمكانية توافق العقل البشري المستقل، الذي يعتمد على التفكير النقدي والتحليل  
المنطقي، مع الوحي أو النصوص الدينية التي تستند إلى الإيمان والنقل من مصادر دينية معترف بها. ففي تاريخ الفكر  

ر العقل في تفسير النصوص الدينية، وهل يمكن أن يخضع الوحي للتحليل العقلي  الفلسفي، لطالما كان هناك جدل حول دو 
 والفلسفي؟ أم أن الوحي يجب أن يُقبل كما هو، دون تأويل عقلي؟ 

المشكلة تتعقد عندما نأخذ في الاعتبار أن الفلسفة تعتمد على أدوات عقلية ومنطقية للوصول إلى الحقيقة، بينما الدين 
يعتمد على الإيمان بنصوص يُعتقد أنها مُنزلة أو ملهمة. هنا يظهر التوتر بين ما يمكن أن يقبله العقل منطقياً وما يُفترض 

 قبوله إيمانياً.

 
 .٢٥م، ص:٢٠٠٥، ١حسن حنفي: جذور التسلط وآفاق الحرية، مكتبة الشروق الدولية، القاهرة ، ط 19

 .٣٧٧م، ص: ١٩٨٩، ٢أبو حيّانن التوحيديّ: المُقابسات، حقّقه وقدّمه محمد توفيق حسين، دار الآداب، بيروت،ط  20



617 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

العديد من الفلاسفة المسلمين مثل الفارابي، وابن سينا، وابن رشد حاولوا إيجاد طرق للتوفيق بين العقل والنقل، فقاموا بتأويل  
النصوص الدينية بما يتناسب مع المعايير العقلية. من ناحية أخرى، كان هناك من يرفض هذه المحاولات، معتقداً أن  

 قد العقلي البشري.الوحي الإلهي يجب أن يبقى فوق الن
هذه الإشكالية لا تزال قائمة حتى اليوم، حيث يحاول المفكرون المعاصرون، مثل حسن حنفي، معالجة العلاقة بين العقل  

والوحي بطرق جديدة. حنفي مثلًا، يتبنى رؤية نقدية تسعى لفهم النص الديني من خلال سياقاته التاريخية والاجتماعية، مع 
 نصوص بما يخدم قضايا العصر ومتطلباته.الحفاظ على دور العقل في تفسير تلك ال

الأساس في هذه الإشكالية هو البحث عن كيفية الوصول إلى فهم متوازن ومتكامل للعالم والوجود، يأخذ بعين الاعتبار 
 العقلانية دون التفريط في القيم الروحية والدينية.

"ولئن كانت الأولوية في البداية للوحي/ النص على العقل والواقع، إلّا أنّ هذه الأولوية سُرعان ما تحوّلت إلى قانون مُطلق  
ومُستغلق من أبرز نتائجه هيمنة الأشعرية. لقد ساد الاختيار الأشعري أكثر من عشرة قرون، وقد تكون هذه السيادة إحدى  

ولوية لله في الفعل والعلم وفي الحُكم وفي التقييم في حين أنّ وجداننا المُعاصر يعاني من معوقات العصر؛ لأنّها تعطي الأ
ضياع أخذ زمام المُبادرة منه باسم الله مرّة، وباسم السُلطان مرّة أخرى. ومن ثمّ، فالاختيار البديل، الاختيار الاعتزالي، الذي 

بلغت الحضارة الإسلامية فيها الذروة، هذا الاختيار قد يكون أكثر تعبيرا  لم يسد لسوء الحظّ إلّا قرنا أو قرنين من الزمان، 
 21عن حاجات العصر، وأكثر تلبية لمطالبه"

 تأثير فلسفة حسن حنفي وتطبيقاتها: المبحث الثالث: 
دعا حنفي إلى ضرورة إعادة قراءة التراث الإسلامي بشكل نقدي وموضوعي. رفض القراءة التقليدية التي تُعزز الجمود  
الفكري، وبدلًا من ذلك، اقترح منهجًا يعتمد على استكشاف الجوانب المتعددة للنصوص التراثية بهدف استخراج دلالات 

 كرين والباحثين على إعادة التفكير في كيفية التعامل مع التراث.جديدة تخدم قضايا العصر. أثر ذلك في حثّ المف
ويمكن تجديد الموروث القديم عن طريق كشف مستويات حديثة للتحليل ما زالت مطوية فيه. هناك مستويات عامة مشتركة "

بين العلوم الموروثة يمكن الكشف عنها وهي في نفس الوقت إحدى مقتضيات العصر. فإذا كان منطق التجديد اللغوي قد  
بنية المثالية الموروثة المغلقة باللغة التقليدية فإن المستويات الحديثة أعطى لنا قدرة هائلة على التعبير عن المعاني والأ

للتحليل تعطينا ميدانا خصبا تظهر فيه خصوبة التراث. وأعني بمستوى التحليل المنظور الذي ينظر منه إلى التراث. وهذا  
التجديد هو إعادة قراءة التراث بمنظور لا يتم إلا برؤيا معاصرة له. فالتراث يمكن قراءته بمنظورات عدة كلها ممكنة، و 

العصر. ليس معنى ذلك أن القراءات القديمة له خاطئة أو أن القراءات المستقبلية له غير واردة، بل كلها صحيحة، ولكن  
الخطأ هو قراءة التراث من المعاصرين بمنظور غير عصري. هنا يكمن الخطأ، خطأ عدم المعاصرة. وأهم هذه المستويات 

شعور. والشعور مستوى أخص من الإنسان، وأهم من العقل، وأدق من القلب، وأكثر حيادا من الوعي، يكشف عن  هو ال

 
 .٢١م،ص: ١٩٩٢، ٤حسن حنفي، التراث والتجديد: موقفنا من التراث، المُؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع،ط 21



618 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

مستوى حديث للتحليل موجود ضمنا داخل العلوم التقليدية نفسها،ولكن نظرا لظروف نشأتها لم يوضع في مكان الصدراة، 
 22ولم تعط له الأولوية الواجبة، ولكن يفهم ضمنا ويقرأ فيما بين السطور."

دعا إلى تأسيس علم الاستغراب وبحسب حنفي،" فإن الاستغراب يعني حرفياً "العلم بالغرب"، والذي تمّ تناوله من قبل العرب 
والمسلمين كرد فعل عكسي ضد الاستشراق؛ وهو مصطلح يعني "العلم بالشرق". وفكرة الاستغراب في هدفها الأساسي هي  

 23الغربيين، وهو الأمر الذي فعله الغرب بالشرق من خلال الاستشراق."  محاولة القيام بأبحاث حول الغرب نيابة عن
فمن أبرز تطبيقات فلسفة حنفي تأسيسه لعلم الاستغراب، الذي يعنى بدراسة الغرب من منظور شرقي. هذا المفهوم جاء 

كنوع من رد الفعل على علم الاستشراق، حيث يسعى إلى فهم وتفكيك الثقافة الغربية ومظاهرها من منظور نقدي يهدف إلى  
 افية.تحرير الفكر العربي من التبعية الفكرية والثق

من هنا، طرح حسن  24ويقول حنفي: "انتهى فجر النهضة العربية الحديثة، ولم نرَ ضحاها أو ظهرها، وحلَّ ليلها بسرعة"
حنفي مشروعه، الذي يقوم على قراءة التراث في شموله وكليته: "لأنّ تحليل التراث هو في نفس الوقت تحليل لعقليتنا  

المعاصرة وبيان أسباب معوقاتها، وتحليل عقليتنا المعاصرة هو في نفس الوقت تحليل للتراث، لما كان التراث مكونًا رئيسًا  
على أن يتم التعامل مع التراث بحذر لكي لا يتحول إلى غاية في العملية البحثية، ويقول حنفي في  25" في عقليتنا المعاصرة

هذا المجال: "تأخذ)بعض التأويلات(، التراث على أنه غاية في ذاته، وليس مجرد وسيلة لتحقيق غاية أخرى هي تقدم  
مع العلم أن::"التراث هو نقطة البدء كمسؤولية ثقافية وقومية، والتجديد هو إعادة تفسير  26الشعوب. ونهضة المجتمعات"، 

طبقًا لحاجات العصر، فالقديم يسبق الجديد، والأصالة أساس المعاصرة، والوسيلة تؤدي إلى غاية. التراث هو الوسيلة  
ضاء على أسباب معوقاته وفتح مغاليقه التي تمنع  والتجديد هو الغاية، وهو الإسهام في تطوير الواقع وحل مشكلاته، والق

أي محاولة لتطويره، والتراث ليس له قيمة في ذاته إلا بمقدار ما يعطي من نظرية علمية في تفسير الواقع والعمل على  
ة تطويره، فهو ليس متحفًا لأفكار نفخر بها وننظر إليها بإعجاب… بل هو نظرية للعمل، وموجه للسلوك، وذخيرة قومي

 27يمكن اكتشافها واستغلالها من أجل إعادة بناء الإنسان وعلاقته بالأرض" 
أحدث مشروع حسن حنفي تفاعلًا كبيرًا، حيث حاول أن يصوغ نموذجًا عربيًا وإسلاميًا للعلمانية يختلف عن التجربة   

 الغربية، بحيث لا يتعارض مع القيم الدينية والثقافية للمجتمعات الإسلامية.
ومن تطبيقات حنفي أنّه كان من أوائل المفكرين الذين دعوا إلى ضرورة وجود تيار يساري إسلامي يهدف إلى التوفيق بين 

العدالة الاجتماعية والمبادئ الإسلامية. أثرت هذه الفكرة في العديد من الحركات الفكرية والسياسية في العالم الإسلامي،  

 
 . ١٣٢حسن حنفي: التراث والتجديد ، ص: 22

 . ٢٠١٥، السنة الأولى، خريف  ١حسن حنفي،:الاستغراب في مواجهة التغريب، مجلة الاستغراب، العدد:  23

 . ٢٥٠،ص:٦حسن حنفى، الدين والثورة في مصر الأصولية الإسلامية، مكتبة مدبولي،القاهرة، ج 24

 .١٦حسن حنفي: التراث والتجديد،ص: 25

 .١٩٦حسن حنفي: دراسات فلسفيّة ، ص: 26

 .١١حسن حنفي: التراث والتجديد ،ص: 27



619 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

محاولًا بذلك تجاوز الصراع التقليدي بين اليسار الداعي إلى العدالة الاجتماعية والإسلام السياسي."ويضيف، فإن قيل: هل  
"التراث والتجديد" يقدم منهجا أم يؤسس علما، أم يكشف ميدانا؟ قيل: إن كل تجديد يصعب تصنيفه إلى منهج أو علم أو  

س للعلم، والعلم إذا كان تأسيسا للعلم فهو ميدان، ميدان التأسيس، فتحليل الواقع  ميدان، فالمنهج هو ذاته علم لأنه تأسي
المباشر ورؤية التراث فيه أو تحليل التراث على أنه مخزون نفسي عند الجماهير هو في نفس الوقت منهج اجتماعي 

يل الواقع وإلى أي حد ترتكز هذه  نفسي، نفسي لأنه يقوم على تحليل شعور الناس وسلوكهم، واجتماعي لأنه يهدف إلى تحل
الأبنية على أبنية نفسية أخرى عند الجماهير. ولما كانت هذه الأسس النفسية ذاتها ناشئة من موروث حضاري فإنه يتعين  

 تحليل هذا الموروث ومعرفة ظروف نشأته. "التراث والتجديد" إذن يغطي ميادين ثلاثة:
 تحليل الموروث القديم وظروف نشأته ومعرفة مساره في الشعور الحضاري.  -1
 تحليل الأبنية النفسية للجماهير وإلى أي حد هي ناتجة عن الموروث القديم أو من الأوضاع الاجتماعية الحالية.  -2
تحليل أبنية الواقع وإلى أي حد هي ناشئة من الواقع ذاته ودرجة تطوره أم أنها ناشئة من الأبنية النفسية للجماهير،  -3

الناشئة بدورها عن الموروث القديم. وإن شئنا، فالتراث والتجديد يود الانتقال من علم اجتماع المعرفة إلى تحليل سلوك  
 28إلى الثقافة الوطنية ومن الثقافة الوطنية إلى الثورة الاجتماعية والسياسية"الجماهير، أي من العلوم الإنسانية 

إذًا نلاحظُ أن مشروع )التراث والتجديد( الذي قدّمه حسن حنفي يتجاوز التصنيف التقليدي إلى منهج أو علم أو ميدان  
معين، ليكون منهجًا شاملًا ومتكاملًا يجمع بين التأسيس العلمي والتحليل الميداني. فهو ليس مجرد إطار نظري أو علم  

 خلال تحليل التراث وفهم كيفية تشكله وتطوره في الوعي الجماعي.  مجرد، بل هو عملية تأسيس مستمرة للعلم من
أحد المحاور الرئيسية لهذا المشروع هو الربط بين الماضي والحاضر، حيث يتم تحليل التراث باعتباره مخزونًا نفسيًا لدى  
الجماهير يؤثر على شعورهم وسلوكهم. هنا يظهر الجانب النفسي والاجتماعي للمشروع؛ النفسي لأنه يسعى لفهم شعور 

 تحليل الواقع وفهم ارتباطه بالبنى النفسية الناتجة عن التراث.الناس وسلوكهم، والاجتماعي لأنه يهدف إلى 
 

وهذه البنى النفسية ليست مستقلة بذاتها، بل هي ناتجة عن موروث حضاري قديم تشكل عبر الزمن. لذلك، يتعين فهم هذا  
التراث وتحليل الظروف التي أدت إلى نشأته وانتشاره في الوعي الجماعي. بهذا المعنى، يحلّل الموروث القديم، والأبنية 

 النفسية للجماهير،وتحليل أبنية الواقع. 
في النهاية، يعتبر )التراث والتجديد(حركة شاملة تسعى للانتقال من علم اجتماع المعرفة إلى تحليل سلوك الجماهير، ومن  

ثم إلى الثقافة الوطنية، ومن هناك إلى الثورة الاجتماعية والسياسية. فالغاية النهائية ليست فقط فهم التراث والواقع، بل  
 تناسب مع متطلبات العصر وتحقيق تحولات اجتماعية وسياسية شاملة.العمل على تغييره وتحديثه بما ي

 
 
 

 
 .٢٦حسن حنفي : التراث والتجديد ،ص:  28



620 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

 الخاتمة :
 

في ختام هذه الدراسة، يتضح أن فلسفة حسن حنفي تمثل واحدة من أهم المحاولات لتجديد الفكر الفلسفي العربي بما 
يتماشى مع تحديات العصر الحديث. لقد أظهرت الدراسة أن حسن حنفي استطاع من خلال أفكاره الرائدة تقديم إطار  

 تفاعل حيوي بين الفكر العربي و الإسلامي والفكر الغربي.فلسفي يعالج التوترات بين التراث والحداثة، ويرتبط ب
تمكّن حسن حنفي من تقديم تجديد حقيقي في الفلسفة العربية، مستندًا إلى إعادة قراءة التراث بطريقة تتماشى مع مفاهيم 

العصر الحديث. فقد تميزت فلسفته بقدرتها على المزج بين التقاليد الفلسفية القديمة ومتطلبات العصر الحالي، مما ساعد  
 جرد تأملات نظرية إلى أدوات فعالة لتحليل قضايا العصر. في تحويل الفكر الفلسفي العربي من م

أظهر حسن حنفي فهماً عميقاً لتأثير الفكر الغربي على الفلسفة العربية، وقدم مقاربات تهدف إلى دمج الأفكار الغربية مع  
 التراث العربي. هذا التفاعل ساعد في توسيع الأفق الفلسفي وتعزيز قدرته على  

قدم حسن حنفي رؤى جديدة للتجديد والإصلاح في الفكر الفلسفي، حيث لم تقتصر مقارباته على النقد بل شملت اقتراح 
 حلول عملية لتطوير الفلسفة العربية بما يتماشى مع القيم الإنسانية الحديثة. 

وأخيرًا، من الضروري أن تستمر الدراسات في تعميق التحليل لفلسفة حسن حنفي واستكشاف تأثيراتها على مجالات أخرى  
من الفكر العربي والإسلامي. ينبغي أن تشمل الدراسات المستقبلية جوانب إضافية من فلسفته التي لم تُغَطَّى بشكل كافٍ 

 في هذه الدراسة. 
لذلك يُوصى بإجراء المزيد من الدراسات التي تعزز الحوار بين الفلسفة العربية والفلسفات الأخرى، بما في ذلك الفكر  

 الغربي، لتطوير أفكار جديدة تساهم في حل القضايا المعاصرة.
في المجمل، تقدم هذه الدراسة تأملًا عميقًا في مساهمة حسن حنفي في الفكر الفلسفي العربي، مُظهرةً كيف أن فلسفته قد  

أحدثت نقلة نوعية في فهم الفلسفة وتطبيقها في سياق العصر الحالي. إن تحقيق التوازن بين التراث والحداثة يبقى من 
 مثل نموذجًا يحتذى في السعي نحو هذا التوازن. التحديات الكبرى، لكن فلسفة حسن حنفي تُ 

 
 

 قائمة المصادر والمراجع :
 . )حققه وقدم له محمد توفيق حسين(. بيروت: دار الآداب.المقابسات(.  1989أبو حيان التوحيدي. ) .1
 . بيروت: دار التنوير.التراث والتجديد(. 1981حنفي، حسن. )  .2
 . بيروت: المُؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع.. التراث والتجديد: موقفنا من التراث( 1992حنفي، حسن. ) .3
. بيروت: المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر  التراث والتجديد: موقفنا من التراث القديم (. 1992حنفي، حسن. ) .4

 والتوزيع.
 .القاهرة: مكتبة الشروق الدوليّة. من منهاتن إلى بغداد(. 2004حنفي، حسن. ) .5
 . سلسلة مفاهيم ثقافية، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة. الهوية(. 2011حنفي، حسن. ) .6



621 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

 . 20-1(، 1)1مجلة الاستغراب،  الاستغراب في مواجهة التغريب.(. 2015حنفي، حسن.) .7
 .بيروت: دار التنوير والمركز الثقافي العربي.من العقيدة إلى الثورةحنفي، حسن. )بدون تاريخ(.  .8
 . بيروت: المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر.مقدمة في علم الاستغراب حنفي، حسن. )بدون تاريخ(. .9

 .بيروت: المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر. مقدمة في علم الاستغراب(. 1992حنفي، حسن. ) .10
. )ترجمة عبد الهادي أبو ريدة(. بيروت: دار النهضة تاريخ الفلسفة في الإسلام(. 1981دي بور، ت. )  .11

 العربيّة.
 .بيروت: دار الكتاب العالميّ، الدار الإفريقيّة العربيّة. . تاريخ الفلسفة العربيّة(1989صليبا، جميل. ) .12
 (. القاهرة: دار المعارف.في الفلسفة الإسلاميّة )منهج وتطبيق(. 1961مدكور، ابراهيم. )  .13
الفلسفة العربيّة المعاصرة: تحوّلات الخطاب من الجمود التاريخيّ إلى مأزق  (. 2014مهنانة.إسماعيل.وآخرون. ) .14

 (. الرابطة العربيّة الأكاديميّة.1ا. )ط. الثقافة والأيديولوجي
 بيروت: الشبكة العربيّة.أعلام الفكر العربيّ: مدخل إلى خارطة الفكر العربيّ الراهنة. (. 2010ولد أباه، السيّد. ) .15

 
 


