
622 

 2025  3  العدد  5. المجلد 
 نسانية والثقافية لاوسط للعلوم ا الامجلة الشرق 

 

------- 
 

 - قراءة تحليليّة فكريّة -نقد العقل العربيّ عند محمّد عابد الجابريّ  
 بدالله الغزاوي ع

 جامعة القديس يوسف ، بيروت ، لبنان

 

 :2025-08-12البحث قبول :2025-07-15           البحث مراجعة  :2025-06-12    استلام البحث

 

  الملخص
ي تعامله مع  تحليل مشروع "نقد العقل العربي" الذي قدّمه المفكّر المغربي محمّد عابد الجابري. يهدف إلى إظهار الُأسس التي انطلق منها الجابري ف

لمنهجيّة في هذا  التّراث، بوصفه ركيزة أصيلة في بناء فكر عقلانيّ معاصر يستجيب لتحدّيات الحداثة دون التفريط في الهويّة الثقافيّة. وتعتمد ا
ز من خلال هذا  البحث على التحليل النّقدي لبنية العقل العربيّ كما قسّمها الجابري إلى ثلاث منظومات: البيانيّ، والبرهانيّ، والعرفانيّ، حيث  يبر 

لاميّة. وقد أظهرت النّتائج أنّ مشروع الجابري  التّفكيك إلى تبيان كيف أثّرت هذه البُنى في أنماط التّفكير وأساليب الاستدلال في الثّقافة العربيّة الإس
وما ينبغي تجاوزه،   يمثّل محاولة فكريّة جادّة لتجاوز الجمود الفكري، عبر دعوته إلى قراءة التّراث قراءة عقلانيّة نقديّة تفرّق بين ما هو قابل للبقاء

أنّ هذا المشروع يشكّل ركيزة مهمّة في سياق التّفكير العربيّ الحديث، لما   دون الوقوع في التّبعيّة للغرب أو القطيعة مع الأصالة. وتؤكّد الخلاصة
لنابض في  فيه من دعوة واضحة لإعادة بناء العقل العربيّ على أُسس معرفيّة حديثة، تستوعب الحداثة دون أن تتنكّر للماضي، وتعيد للتّراث دوره ا

 صياغة الوعي والمستقبل.
 الهُوِيَّةُ الثَّقافِيَّة.  –الحَداثَةُ  –التُّراثُ  –نَقْدُ العَقْلِ العَرَبِيِّ  :الكلمات المفتاحية 

Abstract:    
The present study analyzes the project “Critique of Arab Reason” presented by the Moroccan thinker Mohammed 

Abed Al-Jabri. It aims to highlight the foundations on which Al-Jabri based his engagement with the heritage, 

considering it a fundamental pillar for building a contemporary rational thought that responds to the challenges of 

modernity without compromising cultural identity. The methodology of this research relies on a critical analysis of the 

structure of Arab reason, as Al-Jabri divided it into three systems: the linguistic (Bayani), the demonstrative (Burhani), 

and the gnostic (Irfani). Through this analytical decomposition, the study demonstrates how these structures influenced 

patterns of thinking and methods of reasoning within Arab-Islamic culture. The results revealed that Al-Jabri’s project 

represents a serious intellectual attempt to overcome cognitive stagnation, through his call for a rational and critical 

reading of heritage that distinguishes between what is enduring and what should be surpassed, without falling into 

Western dependency or breaking with authenticity. The conclusion emphasizes that this project constitutes an 

important cornerstone in the context of modern Arab thought, as it provides a clear call to reconstruct Arab reason on 

modern epistemological foundations, accommodating modernity without denying the past, and restoring to heritage its 

vital role in shaping consciousness and the future.                                                                                                

Keywords : Critique of Arab Reason – Heritage – Modernity – Cultural Identity.. 
 مقدّمة الدراسة  .1

ة مما أثّر  لَقَدْ عانَى الفكرُ العربيُّ ظاهرةً لافتةً جلُّها كان سببُهُ الاستعمارُ والسيطرةُ الغربيةُ عليهِ، فقد شهدَ حالةً من العشوائيِّ 
 جذورهِ بشكلٍ جليٍّ للعيانِ على صورةِ الهويّة الثقافيةِ، فهلّ العديدُ من المفكرينَ المحدثينَ إلى الانشغالِ بهذا التغييرِ ومعرفةِ 

. من بينِ هؤلاءِ، برزَ محمدُ عابدِ الجابريِّ ) م( كأحدِ أبرزِ المفكرينَ ٢٠١٠-م ١٩٣٥لإبقاءِ وإنقاذِ ما تبقى من الفكرِ العربيِّ
الذين قدّموا مشروعًا نقديًا شاملًا يهدفُ إلى إعادةِ بناءِ العقلِ العربيِّ على أسسٍ نقديةٍ تأخذُ في الاعتبارِ التحدياتِ 

" من أبرزِ المحاولاتِ الفكريةِ لفهمِ وتحليلِ التراثِ العربيِّ والإسلاميِّ ضمن سياقِ المعا   صرةِ. يُعدّ مشروعُهُ  "نقدُ العقلِ العربيِّ
العصرِ الحديثِ، مع التركيزِ على ضرورةِ تفكيكِ الخطابِ التقليديِّ وإعادةِ بناءِ الفكرِ العربيِّ بما يتماشى مع متطلباتِ  

العقلُ هو منطلقُ النهضةِ، من هنا تأتي أهميةُ هذه الدراسةِ المتعلقةِ بالتراثِ والحداثةِ، فقد كان للجابريِّ إسهامٌ  الحداثةِ. ف



623 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

،  1992)الكردي،  1مميّزٌ وفعّالٌ في هذا المجالِ عبرَ دعوتهِ إلى دراسةِ التراثِ العربيِّ الإسلاميِّ دراسةً إيبستمولوجيةً 
بعيدًا عن التأثيرِ الإيديولوجيِّ بكافةِ أشكالهِ وأنواعِه، وسترتكزُ الدراسةُ على نقدِ العقلِ العربيِّ وتسعى إلى    (63صفحة 

( على العقلِ العربيِّ وكيفية تأثيرِ ذلك على ق ، العرفانيِّ ، البرهانيِّ درةِ  تحليلِ مدى تأثيرِ الأنظمةِ المعرفيةِ الثلاثةِ )البيانيِّ
 على مواجهةِ تحدياتِ الحداثةِ والعولمةِ. كما تسعى إلى استكشافِ كيفية نقدِ الجابريِّ للتراثِ وتطبيقهِ للمنهجيةِ الفكرِ العربيِّ 

. موزعةٌ على ثلاثةِ فصولٍ ومقدمةٍ، حيث   النقديةِ، وكيفية تأثيرِ هذا النقدِ على الهويةِ الثقافيةِ والعلميةِ في المجتمعِ العربيِّ
 ليُوضّحَ بنيةَ العقلِ العربيِّ وتكوينهُ، أما الفصلُ الثانيُّ فسيتحدثُ عن نقدِ الجابريِّ للتراثِ وقضايا سيأتي الفصلُ الأولُ 

وصّلت الهويةِ، أما الفصلُ الثالثُ فسيقدّمُ تأثيرَ الجابريِّ على الفكرِ العربيِّ المعاصرِ، وستذيّلُ الدراسةُ بخاتمةٍ فيها أهمُّ ما ت
 إليهِ. 

 الدراسة  . مشكلة1.1

مواكبةِ تطوّرِ   تَكمُن  مشكلة دِراسةِ محمدِ عابدِ الجابريِّ في نقدِ العقلِ العربيِّ في فهمِ كيفيةِّ تأثيرِ البنيةِ المعرفيَّةِ العربيَّةِ على
الفكرِ العربيِّ المعاصرِ، وقد أتى  هذا البحث يرتكزُ على مجموعة من الأسئلة التي تهدف إلى استكشاف العلاقة بين بنية 

عقل العربي وأنظمته المعرفية، ومدى أثرها على التطور الفكري والثقافي، بما يتوافق مع متطلبات العصر الحديث. ومن  ال
أبرز هذه الأسئلة: كيف تؤثر الأنظمة المعرفية الثلاثة )البياني، البرهاني، العرفاني( على بنية العقل العربي وتطوّره؟ وهل  

لفكر العربي إلى الجمود الفكري وعدم القدرة على التكيّف مع التغيّرات المعاصرة؟ وكيف  تؤدي سيطرة النظام البياني على ا
يساهم نقد الجابري للتراث في إعادة تأويل النصوص القديمة وتحديثها بما يتناسب مع متطلبات العصر الحديث؟ وما هو 

ي والنمو الثقافي؟ وأخيرًا، كيف يمكن الجمع بين دور هذا النقد في تجاوز القراءات التقليدية التي قد تعوق التطور الفكر 
الفكر النقدي والحفاظ على الهوية الثقافية لمعالجة التحديات التي يواجهها العالم العربي في ظل العولمة والحداثة؟ وهل  

 دّم. يمكن أن يؤدي هذا الجمع إلى تطوير نماذج حديثة تحافظ على الخصوصية الثقافية وتدفع نحو الابتكار والتق

 . أهميّة الدراسة 2.1

 تكمُن أهميّة الدّراسة في مجموعةٍ من النّقاط يُمكن إيجازها فيما يلي:

إبرازُ المشروعِ الفكريّ لمحمد عابد الجابريّ بوصفِه أحدَ أبرزِ المفكّرين العرب المعاصرين، وتسليطُ الضوءِ على جهودهِ  ●
 في نقدِ بنيةِ العقلِ العربيّ وتحليلِ مكوّناتهِ المعرفيّة والتاريخيّة. 

 
ثم      théorieونظرية    critiqueوتفيد معان متعددة ومتكاملة منها: نقد  épistèmeيتكون من الكلمة الإغريقية  épistémologieالأصل الاشتقاقي لمصطلح الإبستمولوجيا  1

أي علم. والابستمولوجيا بوصفها مركبا تعني نظرية العلوم أو فلسفة العلوم، أي دراسة مبادئ العلوم وفرضيتها، دراسة نقدية توصل إلى  logie، ومن اللاحقة connaissanceمعرفة 

 إبراز أصلها المنطقي وقيمتها الموضوعية.



624 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

إسهامُ الدراسةِ في فهمِ العلاقةِ بين التراثِ والحداثة، من خلالِ قراءةٍ تحليليّةٍ نقديّةٍ لأبرزِ أطروحات الجابريّ حولَ  ●
 إشكاليّة الأصالةِ والمعاصرة، بما يعزّزُ الحوارَ الثقافيَّ والفلسفيَّ في السياقِ العربيّ. 

توفيرُ إطارٍ نظريٍّ متماسكٍ للباحثينَ والمهتمّينَ بالفكرِ العربيّ الحديث، يُعينُهم على تفكيكِ المنظوماتِ التراثيّةِ وتقييمِ  ●
 إمكاناتِ التحديثِ من داخلِ العقلِ العربيّ ذاته، لا من خارجه. 

 أهدافُ الدّراسة   .3.1

اعتمدتُ في هذه الدراسة منهجًا تحليليًّا نقديًّا يتوسّل أدوات الفهم والتفكيك والتأويل، قصد الإحاطة الشاملة بمشروع محمد 
عابد الجابري في نقد العقل العربي، والكشف عن الأسس المعرفية والمنهجية التي قام عليها، فضلًا عن تتبّع مساراته 

 راث والحداثة في السياق العربي الإسلامي. الفكرية في مقاربة إشكاليتي الت

 تهدفُ هذه الدّراسة إلى: 

تحليل المشروع النّقديّ لمحمد عابد الجابريّ، من خلالِ تتبّعِ رؤاه الفلسفيّة وتفكيكِه لبنيةِ العقلِ العربيّ في ضوءِ التراثِ   ●
 والحداثة. 

تقييم أثر الجابريّ في الفكرِ العربيّ المعاصر، وبيانُ مدى إسهامِ أطروحاتهِ في إعادةِ تشكيلِ العلاقةِ بين الماضي   ●
 العربيّ ومتطلّباتِ الحاضر الفكريّ.

 . فرضيّات الدّراسة 4.1

لمنهجِ الفرضيّة الرئيسيّة الأولى أنّ مشروعَ محمّد عابد الجابريّ في نقدِ العقلِ العربيّ يُمثّلُ محاولةً فكريّةً شاملةً لإعادة بناءِ ا
المعرفيّ في الثقافة العربيّة، انطلاقًا من تحليلٍ تاريخيّ نقديّ لبنية هذا العقل وتكوينه التراثيّ. ويُشتقّ من هذه الفرضيّة  

 رضيّات التالية: الف

 الفرضيّةُ الأولى: هيمنةُ النظامِ البيانيِّ في العقلِ العربيِّ أدّت إلى جمودٍ فكريٍّ وعرقلةِ تطورِ الفكرِ العربيِّ الحديثِ. ●
الفرضيّةُ الثانية: نقدُ الجابريِّ للتراثِ العربيِّ يعزّز من قدرةِ الفكرِ العربيِّ على الاستجابةِ لتحدياتِ العصرِ الحديثِ من   ●

.  خلال إعادةِ تأويلِ النصوصِ في سياقِها التاريخيِّ
زِ الفرضيّةُ الثالثة: إدماجُ الفكرِ النقديِّ مع الحفاظِ على الهويّةِ الثقافيةِ يساعدُ في تجاوزِ التبعيةِ الثقافيّةِ للغربِ وتعزي ●

 قدرةِ العالمِ العربيِّ على تطويرِ نماذجَ حديثةٍ تواكبُ المتغيراتِ العالميةَ.

 . مصطلحات الدّراسة5.1

، وهو الباقي الدائمُ الذي يرثُ الخلائقَ، ويبقى بعدَ  المصطلح الأوّل: التّراث:  "ورثَ الوارثُ: صفةٌ من صفاتِ اِلله عزَّ وجلَّ
، ويفنى من سواه، فيرجعُ ما   فنائِهم، واُلله عزَّ وجلَّ يرثُ الأرضَ ومن عليها، وهو خيرُ الوارثينَ. أي: يبقى بعدي فناءِ الكلِّ



625 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

راثةً  كانَ ملكَ العبادِ إليه وحدهُ لا شريكَ له. ورثَه مالهُ ومجدهُ، وورثَه عنه ورثًا ورثةً ووراثةً وإراثةً. ورثَ فلانٌ أباه يرثُه و 
ميراثُهُ وميراثًا وميراثًا. وأورثَ الرجلُ ولده مالًا إراثًا حسنًا. ويقال: ورثتُ فلانًا مالًا أرثَه ورثًا وورثًا إذا ماتَ مورثُك، فصار 

 (6)سورة مريم،  لك. وقال الله تعالى إخبارًا عن زكريا ودعائه إياه: }يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ آلِ يَعْقُوبَ ۖ وَاجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيًّا{ 

والورثُ والإرثُ والتراثُ والميراثُ: ما ورث؛ وقيل: الإرثُ والميراثُ في المالِ؛ والإرثُ في الحسبِ. وورثَّ في ماله: أدخلَ  
فيه من ليس من أهلِ الوراثةِ. و توارثناه: ورثه بعضنا بعضًا قديمًا. ويقال: ورثتُ فلانًا من فلانٍ أي جعلتُ ميراثَه له.  

مالهُ. أي: تركه له. التراثُ: ما يخلفه الرجلُ لورثتِه، والتاءُ بدلٌ من الواو. والإرثُ أصلهُ من الميراثِ،  وأورثَ الميتُ وارثَه 
إنما هو ورثٌ، فقلبتِ الواو ألفًا مكسورةً لكسرةِ الواو. أورثَه الشيءُ: أعقبه إياه. وبنو ورثة: ينسبونَ إلى أمِّهم. ورثان:  

 (Ibn Manzur, 1993, pp. 728-729)  موضع."

 الإطار النّظريّ والدّراسات السابقة .2

 مفهوم التراث  2.1

ا وغيرُ منذ زمنٍ طويلٍ، بل يمكنُ القولُ منذ البدايةِ إنّ مضمونَ هذه الكلمةِ في ذهنِ   لكلمة التراثِ مفهومٌ خاصٌّ ومحدّدٌ جدًّ
العربِ منذ القرنِ العشرينَ حملت مضامين إيديولوجيَّةً في الفكرِ العربيِّ المعاصرِ، فالمطلعُ على معنى مفهومها فسيجدُها 

شتقةً من فعلِ ورثَ، ومرتبطةً دلاليًّا بالإرثِ والميراثِ والتركةِ والحسبِ، وما يتركه الرجلُ الميتُ، ويخلفه بطبيعةِ الحالِ م
 لأولادِه.

، ولا أيًّا وفي هذا الإطارِ، "ففي بحثِهِ الدلاليِّ اللغويِّ لكلمةِ "تراثٍ"، يَرتَئي الجابريُّ أنَّهُ: "لا )كلمة( تُراثٍ، ولا )كلمة( ميراثٍ 
، وهوَ المعنى المُعطى لكلمةِ  "تراثٍ" في من مُشتقّاتِ مادّةِ )وَرِثَ(، قد استُعمِلَ قديمًا في معنى المُورُوثِ الثقافيِّ والفِكريِّ

 (Al-Jabri, 1991, p. 22)  خِطابِنا المعاصر."

لا تَحمِلانِ   Patrimoineو Héritageوحتّى في اللُّغاتِ الأجنبيّةِ المُعاصرةِ لتعريفِ كلمةِ "تراث"، يَلحَظُ الجابريُّ أنَّ كلمتَي 
 المضامينَ نَفسَها التي تَحمِلُها كلمةُ "تراثٍ". 

ا، بالقياسِ إلى المعنى الذي تَحمِلُه كلمةُ "تراثٍ" في الخطابِ الع ربيِّ  ولكن، حتّى في هذه الحالةِ، يَظَلُّ معنى الكلمةِ فَقيرًا جدًّ
 المُعاصرِ.

مقابِلاتُ هذه   إنّ الشُحنةَ الوجدانيّةَ والمضمونَ الأيديولوجيَّ المُرافِقَينِ لمفهومِ  "التراثِ" كما نَتداوَلُه اليومَ، تَخلُو منهُما تمامًا
 (Al-Jabri, 1986, pp. 72-73) الكلمةِ في اللُّغاتِ الأجنبيّةِ المُعاصِرةِ التي نَتعامَلُ ممعها."

 (Al-Jabri, 1991, p. 23) يقدّم الجابري تعريفًا للتراث حيث يعرّفه"الموروث الثقافيّ والفكريّ والدينيّ والأدبيّ والفنيّ "



626 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

انطلاقًا من رؤيتِهِ الخاصّةِ، فقد نهجَ تعريفًا غيرَ مسبوقٍ ومألوفٍ، فالهدفُ الذي يسعى إليه الجابريُّ ليس من أجلِ التراثِ 
في حدّ ذاتهِ، وإنّما في سبيلِ الحداثةِ التي يتطلّعُ إليها، وبذلك يلاحظُ الجابريُّ ضرورةَ أن تُبنَى الحداثةُ من داخلِ التراثِ  

 إلّا من داخلِ التراثِ نفسهِ بوسائِلِهِ الخاصّةِ وإمكانيّاتهِ.  -ويقصدُ العقلَ العربيَّ  -بيلَ إلى التجديدِ والتحديثِ حيثُ "لا س

 . الدّراسات السّابقة2.2

التّي     :محمد علي إدريس، البارقي دراسة آليات نقد العقل العربي عند محمد عابد الجابري : "دراسة عقدية تحليلية نقدية" : 
  هدفّت إلى تحليلِ مشروعِ محمّد عابد الجابريّ الفكريّ الحداثيّ من خلالِ تتبّعِ نشأتهِ وسيرتهِ العلميّةِ والثقافيّة، ثمَّ الوقوفِ 

، ساعيًا إلى   على أبرزِ مرتكزاتهِ كالعقلِ والنقدِ والمنهجيّةِ. ويعتمدُ الباحثُ منهجًا يجمعُ بين التحليلِ والنقدِ الموضوعيِّ
توضيحِ رؤيةِ الجابريّ بصورةٍ نزيهةٍ ومتجرّدة، تمهيدًا لنقدِ محدوديّةِ منهجيّتهِ وصعوبةِ تطبيقِها في دراسةِ التراثِ العربيّ  

 والإسلاميّ.

، حيثُ 1967وقد أظهرَ البحثُ كيف برزَ مشروعُ نقدِ العقلِ العربيِّ في سياقِ الفكرِ النهضويِّ العربيِّ ما بعدَ نكسةِ حزيرانَ 
عادَ المفكّرونَ إلى التراثِ من منظورٍ فلسفيٍّ معاصرٍ، محاولينَ جعلَهُ منطلقًا للحداثةِ والتجدّدِ الحضاريّ. كما أبرزَ البحثُ 

لفيّاتِ الاجتماعيّةِ والسياسيّةِ والتعليميّةِ في تكوينِ شخصيةِ الجابريّ وفي صياغةِ مشروعِه الفكريّ، خاصّةً من  تأثيرَ الخ
 حيثُ ارتباطُهُ بالماديّةِ التاريخيّةِ والنزعةِ القوميّةِ. 

واستخلصَ الباحثُ أنَّ أدواتِ الجابريِّ المنهجيّةَ، على الرغمِ من استنادِها إلى منجزاتِ الحداثةِ، تبقى محلَّ مساءلةٍ نقديّةٍ  
 .  لقصورِها عن الإحاطةِ الشاملةِ بتعقيداتِ التراثِ ومناهجِ قراءتِه في ضوءِ تنوّعِه المعرفيِّ والأخلاقيِّ

 إجراءات الدّراسة  .3

 .منهج الدّراسة 3.1

 وقد توزّع المنهج المعتمد على ثلاثة أبعاد متكاملة:

أولًا، التحليل الفكري: حيث عملتُ على تفكيك البنية النظرية التي انبنى عليها مشروع الجابري، من خلال تتبّع المفاهيم  
المركزية في كتاباته، ورصد العلاقة بين المقولات الأساسية في مشروعه، مثل: "العقل العربي"، و"القطيعة الإبستمولوجية"،  

البياني والبرهاني والعرفاني”، وذلك ضمن منظور نقدي يتفاعل مع النصوص و يستبطن  و"البنية المعرفية"، و”النظام 
 منطقها الداخلي. 

أو تأطير مشروع الجابري تاريخيًّا وفكريًّا، بالعودة إلى  contextualizationثانيًا، المقاربة التاريخية: إذ سعيتُ إلى 
السياقات السياسية والثقافية التي وُلد فيها هذا المشروع، وما استدعاه من أسئلة النهضة والتحديث، متّخذة من التاريخ خلفيّة  

 كر في شرطه الزمني.تفسيرية لفهم دوافع المشروع واتجاهاته، دون السقوط في حتميّات التفسير أو اختزال الف

https://kku.dar.medad.com/ar/search/content?advance_search=&a%5B0%5D%5Bf%5D=authors_aggregated_field&a%5B0%5D%5Bv%5D=%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%A7%D8%B1%D9%82%D9%8A%D8%8C%20%D8%A5%D8%AF%D8%B1%D9%8A%D8%B3%20%D8%B9%D9%84%D9%8A%20%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF
https://kku.dar.medad.com/ar/search/content?advance_search=&a%5B0%5D%5Bf%5D=authors_aggregated_field&a%5B0%5D%5Bv%5D=%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%A7%D8%B1%D9%82%D9%8A%D8%8C%20%D8%A5%D8%AF%D8%B1%D9%8A%D8%B3%20%D8%B9%D9%84%D9%8A%20%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF
https://kku.dar.medad.com/ar/search/content?advance_search=&a%5B0%5D%5Bf%5D=authors_aggregated_field&a%5B0%5D%5Bv%5D=%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%A7%D8%B1%D9%82%D9%8A%D8%8C%20%D8%A5%D8%AF%D8%B1%D9%8A%D8%B3%20%D8%B9%D9%84%D9%8A%20%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF
https://kku.dar.medad.com/ar/search/content?advance_search=&a%5B0%5D%5Bf%5D=authors_aggregated_field&a%5B0%5D%5Bv%5D=%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%A7%D8%B1%D9%82%D9%8A%D8%8C%20%D8%A5%D8%AF%D8%B1%D9%8A%D8%B3%20%D8%B9%D9%84%D9%8A%20%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF
https://kku.dar.medad.com/ar/search/content?advance_search=&a%5B0%5D%5Bf%5D=authors_aggregated_field&a%5B0%5D%5Bv%5D=%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%A7%D8%B1%D9%82%D9%8A%D8%8C%20%D8%A5%D8%AF%D8%B1%D9%8A%D8%B3%20%D8%B9%D9%84%D9%8A%20%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF
https://kku.dar.medad.com/ar/search/content?advance_search=&a%5B0%5D%5Bf%5D=authors_aggregated_field&a%5B0%5D%5Bv%5D=%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%A7%D8%B1%D9%82%D9%8A%D8%8C%20%D8%A5%D8%AF%D8%B1%D9%8A%D8%B3%20%D8%B9%D9%84%D9%8A%20%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF
https://kku.dar.medad.com/ar/search/content?advance_search=&a%5B0%5D%5Bf%5D=authors_aggregated_field&a%5B0%5D%5Bv%5D=%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%A7%D8%B1%D9%82%D9%8A%D8%8C%20%D8%A5%D8%AF%D8%B1%D9%8A%D8%B3%20%D8%B9%D9%84%D9%8A%20%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF


627 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

ثالثًا، المنهج المقارن جزئيًّا: تمّ توظيفه على نحوٍ موضعي عند الحاجة، من خلال مقارنة مشروع الجابري بأعمال مفكرين 
آخرين في قضايا التراث والعقل العربي، كمحاولة لتمييز خصوصيّته، وإبراز مواطن الاختلاف أو التلاقي مع أطروحات  

 عقل بالتراث من جهة، وبالحداثة من جهة أخرى. مماثلة، لا سيما في ما يتّصل بعلاقة ال

وقد حرصتُ في هذه المقاربة المنهجية على الجمع بين التحليل النصي والقراءة النقدية، بما يسمح ببلوغ فهم أعمق لبنية 
المشروع الجابري وموقعه ضمن خارطة الفكر العربي المعاصر، مع الالتزام بالحياد العلمي، وتجنّب الأحكام الجاهزة أو 

 الانحيازات المسبقة.

 تحليل  الدّراسة .4
 .الفصل الأول: بنية العقل العربيّ وتكوينه: 4.1

لقد سارَ منهج الجابري نحو التخصيص فأصبح الموضوع الأساسيّ فيه هو البحث عن رؤىً جديدةً تتعلّق بمستوىً واحد  
وهو التعامل مع التراث الثقافيّ بصفة عامّة والفلسفي بصفةٍ خاصّة والبحث عن النقاط التي تقود إلى فهم التراث من أجل  

 الفكر الراهن. استثماره في إيجاد موقفٍ حازمٍ من قضايا  
يلحظُ الجابري أنّ إشكال التراث يحتلّ المركز بين الإشكالات المطروحة في الفكر العربيّ المعاصر ، لذلك أتت معظم 

 اتجاهات دراساته نحو رسم قاعدةٍ عريضةٍ لموقفه من التراث.

لقد تَصَدّى العديدُ من المُفكّرينَ المعاصرينَ لتعريفِ وتوضيحِ مفهومِ "التراث"، أركون، مثلًا، يُعرّفُه ويُصوّغُه على الشّكلِ  
 ما هو إلّا مجموعةٌ متراكمةٌ متلاحقةٌ من العصورِ والحِقَبِ الزمنيّةِ.". —أيّ تراثٍ  —الآتي: "إنّ التراثَ 

ى  ويُضيفُ أنّ هذهِ القُرونَ المُتطاوِلةَ مُتراتبةٌ فوقَ بَعضِها البعضِ، كمُطبقاتِ الأرضِ الجيولوجيّةِ أو الآركيولوجيّةِ، وهو ير 
 (Arkoun, 1987, p. 10) أيضًا أنّ هذا التراثَ هو فاعلٌ حيٌّ كأصلٍ للوَحدةِ والاستمراريّةِ." 

شدٍ،  ويَبني الجابريُّ  على رؤًى سابقةٍ للمفكّرينَ الإسلاميينَ الذين أدركوا أهميّةَ التعاملِ مع التراثِ بصورةٍ نقديّةٍ، مثلِ ابنِ ر 
 الذي دعا إلى "التوفيقِ بينَ الشريعةِ والفلسفةِ" دونَ القَبولِ بتفاسيرَ جامدةٍ للنصوصِ. 

لِ العقلِ العربيِّ عبرَ مراحلَ تاريخيّةٍ متعدّ  دةٍ ومُختلفةٍ، وفي كتابهِ تكوينُ العقلِ العربيّ، يُقدّمُ الجابريُّ رؤيةً شاملةً لكيفيّةِ تَشكُّ
  —ياسيّةِ والدينيّةِ الثقافيّةِ والس — حيثُ يرى الجابريُّ أنّ العقلَ العربيَّ قد تأثّر وتغيّرَ بشكلٍ كبيرٍ بالعواملِ المُحيطةِ به كافّةً 

التي سادت في العالمِ الإسلاميِّ آنذاك، ممّا أدّى إلى تشكيلِ بُنيةٍ معرفيّةٍ معيّنةٍ ما زالت تَهيمنُ على الفكرِ العربيِّ حتّى  
 الآن.

لَ هو  إنّ العقلَ العربيَّ الذي يَعنيه الجابريُّ هو  "العقلُ الذي تَكوّنَ وتَشكّلَ داخلَ الثقافةِ العربيّةِ، وفي نفسِ الوقتِ الذي عمِ 
وبذلك نلحظُ أنّ العقل الذي يتحدّث عنه ليس عقلًا   (Al-Jabri, 2009, p. 5)نفسُهُ على إنتاجِها وإعادة إنتاجها". 

 حاضرًا وجاهزًا ومهيئًا أو معلّبًا ، بل هو عقلٌ يقيم علاقة جدلية مع الثقافة التي ينتجها. 



628 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

في   يرى الجابريُّ أنّ معالجةَ إشكاليّةِ التّأخّرِ التاريخيِّ العربيِّ والتّأسيسَ لنهضةٍ عربيّةٍ جديدةٍ، لا يكونانِ بوَضعِ التراثِ 
المتحفِ والتّعاملِ معه كشيءٍ مَضى ولا جَدوى من استحضارِه أو الرّجوعِ إليه، لأنّ ذلك غيرُ مُمكنٍ، إذْ إنّ كلَّ شعبٍ وكلَّ 

 تُفكّرُ بتراثِها لا بتراثِ غيرِها. أمّةٍ 

ويستندُ الجابريُّ في ذلك إلى التاريخِ ومَنطقِ النّهضاتِ الكُبرى، رغمَ اختلافِ “الميكانيزماتِ” التي تُميّزُ كلَّ نهضةٍ عن  
 الأخرى، فكلُّ النّهضاتِ التي شَهِدَها التاريخُ قد عبّرتْ عن نفسِها أيديولوجيًّا ومعرفيًّا بالعودةِ إلى الأصولِ، والانتظامِ في

 التراثِ.

: "لِنُبادِرْ إلى القولِ أوّلًا، إنّه ليس هناكَ قانونٌ عامٌّ واحدٌ يُعبّرُ عن ميكانيزماتِ النهضةِ في كلِّ العص ورِ  يقولُ الجابريُّ
  —والأوطانِ، ولكنْ معَ ذلك، يُمكنُ للمرءِ أن يُلاحِظَ بسهولةٍ أنّ جميعَ النّهضاتِ التي نَعرِفُ تفاصيلَ عنها قد عبّرتْ 

عن بدايةِ انطِلاقِها بالدّعوةِ إلى الانتظامِ في تراثٍ، وبالضّبطِ إلى العودةِ إلى الأصولِ، ولكنْ لا بوصفِها  —ا إيديولوجيًّ 
أساسَ نهضةٍ مضتْ يجبُ بَعثُها كما كانتْ، بل من أجلِ الارتكازِ عليها في نَقدِ الحاضرِ ونقدِ الماضي القريبِ، المُلتصقِ  

 (Al-Jabri, 2005, p. 21)عنه، والقفزِ إلى المستقبل" به، المُنتجِ له، المسؤولِ  

" ليَحصُرَ نقدَه في الجانبِ الإبستمولوجيِّ  " بدلًا من "العقلِ الإسلاميِّ وقد آثَرَ الجابريُّ استعمالَ مصطلحِ  "العقلِ العربيِّ
 . ، أي الدّينيِّ العقيديِّ اللاهوتيِّ  المعرفيِّ المحضِ، دونَ التطرُّقِ إلى النّقدِ الإيديولوجيِّ

مُ الجابريُّ العقلَ العربيَّ إلى ثلاثِ أنظمةٍ معرفيّةٍ أساسيّةٍ:   يُقسِّ

". ، والنظامُ العرفانيُّ ، والنظامُ البرهانيُّ  "النظامُ البيانيُّ

:  ولكلِّ واحدٍ من هذه الأنظمةِ تأثيرُهُ الخاصُّ على تكوينِ العقلِ العربيِّ

 :النظامُ البيانيُّ 

يَرتكزُ هذا النظامُ على النّصوصِ الدينيّةِ والفقهيّةِ، حيثُ يعتمدُ على التّفسيرِ اللغويِّ والبلاغيِّ للنّصوصِ، دونَ مراعاةٍ  
 للجوانبِ العقليّةِ أو الفلسفيّةِ. 

. ، وهو المسؤولُ عن هيمنةِ التّفكيرِ التقليديِّ  يَعتبرُ الجابريُّ أنّ هذا النظامَ هو السائدُ في الفكرِ العربيِّ

."  ويعتمدُ على منهجيّةِ قياسِ الغائبِ على الشّاهدِ في إنتاجِ هذه المعرفة، ويُسمّى هذا النظامُ بـ "المعقولِ الدينيِّ المعرفيِّ

:  النظامُ البرهانيُّ

، وخاصةً فلسفةَ أرسطو.   يُجيدُ هذا النظامُ الفلسفةَ العقلانيّةَ التي تأثّرتْ بالفكرِ اليونانيِّ



629 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

 يُعَدُّ ابنُ رشدٍ من أبرزِ ممثّلي هذا النظامِ، حيثُ سعى إلى تأسيسِ المعرفةِ على أُسسٍ عقليّةٍ ومنطقيّةٍ. 

."  ويعتمدُ على منهجيّةِ الكشفِ والاتّصالِ، ويُسمّى هذا النظامُ بـ "اللامعقولِ العقليِّ

 :  النظامُ العرفانيُّ

يَتعلّقُ هذا النظامُ بالفكرِ الصّوفيِّ والفلسفةِ الإشراقيّةِ، حيثُ يعتمدُ على الحدسِ والكشفِ الرّوحيِّ كوسيلةٍ للوصولِ إلى  
 المعرفة. 

.  يرى الجابريُّ أنّ هذا النظامَ، رغمَ تأثيرِه المحدودِ، يُمثّلُ جزءًا من البنيةِ المعرفيّةِ للعقلِ العربيِّ

، إذ يعتمدُ على الملاحظةِ التّجريبيّةِ والاستنتاجِ العقليِّ كمنهجٍ.   ويؤسّسُه النظامُ المعرفيُّ البرهانيُّ

 (Al-Jabri, 2009, pp. 333-334)ويُسمّى هذا النظامُ بـ "المعقولِ العقليِّ التجريبيِّ " العقليّ." 

وإنّ  لهذه الأنظمة تأثيرٌ كبيرٌ على تطوّر العقل العربيّ حيث يعتبر الجابري أن هيمنة النظام البيانيّ على العقل العربيّ 
أدّت بشكلٍ مباشرٍ إلى جمود فكري، حيث أهُمِلت وغفلت الأنظمة الأخرى التي تعتمد على العقلانية والتفكير النقدي. وقد 

يغلب عليه الطابع التقليديّ، مما أعاق تطوّر الفكر العربي وجعله غير قادر على الاستجابة  أسفرَ عن ذلك نمط من التفكير
 للتحديات المعاصرة الراهنة.

، يقول محيي الدّين صبحي: "بعد أن فصّل الجابريُّ في التراثِ العربيِّ بين النظامِ البيانيِّ والنظامِ العرفانيِّ والنظامِ البرهانيِّ 
 صار لدى الدّارسِ مفاهيمُ واضحةٌ عن التراثِ، وصار له خريطةٌ بيّنةٌ يرى من خلالها أين يسيرُ الآخرون، وكيف؟ ولماذا؟ 

، سوف يسهلُ عليه تحديدُ موقعِه من التراثِ، سواءٌ أكان متّفقًا مع نتائجِ  لذلك، فالمثقّفُ العربيُّ الذي يتبنّى رؤيةَ الجابريِّ
 الجابري أم لا.

 فالاختلافُ في التفاصيلِ لا يُضيرُ الرؤيةَ الكليّةَ المنهجيّة.

من هنا، فإنّ كتاب  "نقد العقل العربيّ" الذي يُدخِلُنا في خضمِّ التراث، يُساعدنا في الوقتِ ذاته على الخروجِ منه والإشرافِ 
 عليه من بعيد.

ي  هذا الإنجازُ يُعدُّ قفزةً معرفيّةً عظيمةً، تُساعد العقلَ العربيَّ على الاستقلالِ التدريجيِّ عن تراثِه، والاتصالِ الواعي به، ف 
 سبيل تدشين عصرِ تدوينٍ جديد. 



630 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

علاءِ،  إنّ عمليّةَ التفكيرِ النقديِّ في تراثِنا العربيِّ الإسلاميّ، والدعوةَ إلى الاستقلالِ عنه، لا تعني مطلقًا بخسَهُ حقَّهُ من الإ
فكرِ  لأنّه يُمثّلُ حضارتَنا العظيمةَ في الماضي أوّلًا، ولا تعني ثانيًا التقليلَ من دورِه أو الإخلالَ بهذا الدورِ في دفعِ عجلةِ ال

 الإنسانيِّ نحو التقدّمِ والتحرّر. 

بل إنّ نقدَ العقلِ العربيِّ هو تشديدٌ على دعوةِ العربِ إلى الإسهامِ في إنشاء حضارةٍ عربيّةٍ علميّةٍ علمانيّةٍ، تكونُ أكثرَ 
 تراحُمًا وعدالةً من الحضارةِ الحالية. 

ونحن نشكرُ المفكّرَ العربيَّ المبدعَ محمّد عابد الجابري على سعةِ صدرِه، وعمقِ رؤيتِه، وجرأتِه في فتحِ هذا الملفِّ  
 (Al-Jabri, 1991, p. 323)الحضاريِّ الحاسم، بكلّ موضوعيّةٍ ومسؤوليّةٍ فكرية، وثراء أجوبته " 

لقد كان لنقدِ محمّد عابد الجابري للعقلِ العربيّ تأثيرٌ عميقٌ، وإن كان مبطّنًا، على الفكرِ العربيّ المعاصر، إذ أسهم،  
واستطاع بجهده الفكريّ الواضح والرؤيويّ، في إعادة تشكيلِ المنظومةِ الفكريّةِ والنقديّة في العالمِ العربيّ المعاصر، من  

 ديًّا متكاملًا يُركّز على التفاعلِ بين التراثِ والحداثة. خلال تقديمِه مشروعًا نق

يدةً أمام  وإنّ تحليلَ الجابريّ للبنيةِ المعرفيّةِ العربيّة، وتحديدًا الأنظمة الثلاثة )البيانيّ، البرهانيّ، العرفانيّ(، قد فتح آفاقًا جد
  المفكّرين العرب لفهمِ واقعِهم، واستكشافِ سُبلِ تجاوزِ التحدّياتِ الفكريّة التي تواجههم، ممّا جعل مشروعَه مرجعًا تأسيسيًّا

 لكلِّ تفكيرٍ نقديّ يسعى إلى التحديث من داخل المنظومة الثقافيّة العربيّة.

 .الفصل الثاني: محمد عابد الجابري: حياته ونتاجه الفكري ومرجعياته:4.2
يُعدّ محمد عابد الجابري أحد أبرز المفكرين العرب في القرن العشرين، وقد ارتبط اسمه بمشروع فكري شامل حمل عنوان  
نقد العقل العربي، وهو المشروع الذي حاول من خلاله تفكيك بنية العقل العربي عبر قراءة نقدية للتراث واستلهام أدوات  

باحث أكاديمي يكتب في الفلسفة والتاريخ، بل كان مثقفًا ملتزمًا بالقضايا المجتمعية الحداثة الغربية. لم يكن الجابري مجرد 
)الشيخ،  والسياسية، حيث جعل من الفكر وسيلة لفهم واقع العرب وإعادة بناء علاقتهم بتراثهم وبالحداثة في آن واحد 

 . (51، صفحة 2010
 
 

 النشأة والتعليم 
، في بيئة تقليدية يغلب عليها الطابع الديني والزاوي، حيث تلقى في  1936وُلد الجابري في مدينة فجيج شرق المغرب عام 

طفولته تعليمه الأولي في الكتاتيب، فحفظ القرآن الكريم وتشرّب مبادئ اللغة العربية والثقافة الإسلامية التقليدية. لكن مساره 
انتقل لاحقًا إلى التعليم العصري الذي فرضه الاستعمار الفرنسي، فجمع منذ بداياته بين ثقافتين  لم يتوقف عند هذا الحد، إذ 

مختلفتين: ثقافة دينية تقليدية وأخرى حديثة استعمارية. هذا الازدواج التعليمي سيترك أثرًا عميقًا في شخصيته، حيث ظلّ  



631 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

، صفحة  2010)عماري، يسعى إلى التوفيق بين الأصالة والمعاصرة، وإلى تحرير العقل العربي من هيمنة النقل والاتباع 
15). 

بعد إتمام دراسته الثانوية، انتقل الجابري إلى جامعة محمد الخامس بالرباط، حيث درس الفلسفة وتدرّج فيها إلى أن نال  
. أطروحته الأولى تناولت موضوع "منهجية ابن خلدون"، وقد كشفت عن اهتمامه المبكر بالتاريخ  1970درجة الدكتوراه سنة 

نهجي عند المفكرين المسلمين. هذا الاختيار كان مؤشرًا على المنحى الذي  والفكر الإسلامي، وخصوصًا بالجانب الم
سيسلكه لاحقًا في مشروعه الكبير حول نقد العقل العربي، إذ سيجعل من ابن خلدون وابن رشد ركيزتين أساسيتين في 

 . (88، صفحة 2017)العجارمة، مشروعه الفكري 
 المسار الأكاديمي والمهني

شغل الجابري منصب أستاذ للفلسفة والفكر الإسلامي في كلية الآداب بجامعة الرباط، حيث درّس أجيالًا من الطلبة وأسهم  
في تكوين نخبة فكرية مغربية وعربية. كما تولى مهام في وزارة التربية والتعليم في فترة من حياته، وساهم في صياغة  

،  2014)الشياب، س اهتمامه بالبعد التربوي إلى جانب البعد الفلسفي النظري المناهج التعليمية المغربية، وهو ما يعك
 . (102صفحة 

لم يقتصر نشاطه على الجانب الأكاديمي فحسب، بل كان حاضرًا في الصحافة والندوات والملتقيات الفكرية، حيث طرح 
قضايا الإصلاح السياسي والديمقراطية والتحديث الثقافي. هذا الحضور جعله واحدًا من أكثر المفكرين العرب تأثيرًا في 

)زيغور، ذ شكّل مرجعًا أساسياً لكل باحث في التراث والفكر السياسي العربي جيله، خصوصًا في الثمانينيات والتسعينيات، إ
 .(64، صفحة 2016

 المؤثرات الأولى في تكوينه
 :يمكن القول إن الجابري تأثر في بداياته بثلاثة عناصر أساسية

 .البيئة الدينية التقليدية في فجيج، حيث عايش التصوف والفقه الإسلامي، وهو ما جعله أكثر قربًا من التراث −
 .المدرسة الاستعمارية الفرنسية، التي فتحت له نافذة على الفلسفة الغربية ومناهجها العقلانية والنقدية  −
 .العمل السياسي والفكري في المغرب بعد الاستقلال، حيث انخرط في النقاشات الكبرى حول الدولة والهوية والتحديث −

هذا التفاعل بين التراث المحلي والفكر الغربي منح مشروعه الفكري طابعًا مزدوجًا، فهو نقدي من جهة، وتجديدي من جهة 
أخرى. فقد سعى إلى إعادة قراءة التراث بعيون حديثة، وفي الوقت ذاته حاول الاستفادة من منجزات الفلسفة الغربية دون  

 . ( 9، صفحة 1991)الجابري، الوقوع في الاستلاب 
 المنطلقات الفكرية

انشغل محمد عابد الجابري منذ بداياته الفكرية بسؤال النهضة، وهو السؤال نفسه الذي شكّل هاجسًا لعدد كبير من رواد  
الإصلاح العربي منذ القرن التاسع عشر. غير أن خصوصية الجابري تكمن في كونه لم يكتفِ بطرح سؤال: لماذا تأخرنا؟،  

ت العقل العربي عبر التاريخ، محاولًا الكشف عن بنياته الداخلية وآليات بل ركّز على أدوات التفكير نفسها التي حكم
. وبذلك انفتح مشروعه على البعد الإبستمولوجي،  (15، صفحة  1990)الجابري م.، العقل السياسي العربي، اشتغاله 



632 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

مستفيدًا من أطروحات غاستون باشلار ومفهوم القطيعة المعرفية عند ميشيل فوكو، دون أن يفقد صلته بجذوره الثقافية  
 .العربية الإسلامية
 مؤلفاته الأساسية 

يُعدّ مشروع نقد العقل العربي أهم إنجاز للجابري، إذ شكّل سلسلة فكرية متكاملة حاول فيها تحليل البنية المعرفية للعقل 
 :العربي من خلال أربعة أجزاء

)الجابري  .ركّز فيه على الجذور الأولى للتفكير العربي في بيئته الثقافية والسياسية  –( 1984تكوين العقل العربي ) −
 ( 1984م.، 

)الجابري،  .تناول فيه المرجعيات التي حكمت منظومة التفكير العربي الإسلامي  – ( 1986بنية العقل العربي ) −
1986 ) 

  .بحث في الأنساق الثقافية والسياسية التي صاغت مفهوم السلطة والشرعية –(  1990العقل السياسي العربي ) −
 ( 1990)الجابري، 

  .قدّم فيه قراءة نقدية للقيم والمعايير التي حكمت السلوك العربي عبر التاريخ –( 2001العقل الأخلاقي العربي ) −
 ( 2001)الجابري، 

(، والدين والدولة وتطبيق 1991(، والتراث والحداثة )1980إلى جانب هذه السلسلة، أصدر كتبًا مؤثرة مثل نحن والتراث )
(، حيث تناول فيها قضايا الإصلاح الديني والديمقراطية وحقوق الإنسان. هذه المؤلفات لم تقتصر على  1996الشريعة )

 .( 33، صفحة  2011)الهواري، ت الفكرية والسياسية في العالم العربي الجانب الأكاديمي، بل دخلت في صلب النقاشا
 مرجعياته الفكرية 

اعتمد الجابري على مزيج من المرجعيات؛ فمن جهة تأثر بالفكر النقدي الغربي )باشلار، فوكو، ألتوسير(، ومن جهة أخرى  
انطلق من قراءة معمّقة للتراث العربي الإسلامي، خصوصًا الفارابي، وابن رشد، والغزالي، وابن خلدون. وقد اعتبر ابن رشد  

ة التي ينبغي استعادتها لتأسيس نهضة عربية جديدة، بينما رأى في الغزالي رمزًا للنسق  نموذجًا للعقلانية العربية الإسلامي 
،  1991)الجابري م.،   عرفانية حالت دون انفتاحه على العقلانية الصارمة –البياني الذي طبع الفكر العربي بنزعة بيانية 

 .(64صفحة 
 إسهاماته في قضايا النهضة والديمقراطية 

لم يكن مشروع الجابري محصورًا في الأكاديمية، بل كان له حضور بارز في قضايا النهضة والديمقراطية. فقد دعا إلى  
ضرورة الفصل بين ما هو ديني وما هو سياسي دون الوقوع في العلمنة المتطرفة، وأكد على أن الديمقراطية ليست مجرد 

. كما اعتبر أن تجديد الفكر (122، صفحة 2005)الشيخ ،  يخيار سياسي، بل شرط أساسي لأي مشروع نهضوي عرب
العربي لا يمكن أن يتم إلا من خلال نقد التراث نقدًا إبستمولوجيًا، أي عبر تفكيك بنياته وآلياته الداخلية بدل الاكتفاء 

 .بالاجتهادات الجزئية أو التوفيقية
 
 



633 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

 أثره في الفكر العربي المعاصر 
أثار مشروع الجابري جدلًا واسعًا، إذ اعتبره البعض محاولة تأسيسية لإحياء العقلانية الرشدية، بينما انتقده آخرون لكونه  

. ورغم هذا  (102، صفحة 2012)العجارمة،   أسقط مقولات إبستمولوجية غربية على التراث العربي بطريقة غير متوازنة
الجدل، يبقى تأثيره حاضرًا بقوة في الجامعات العربية، حيث تُدرّس مؤلفاته في أقسام الفلسفة والفكر الإسلامي، ويُنظر إليه 

 .باعتباره أحد أبرز دعاة القراءة النقدية للتراث في العصر الحديث
يمكن القول إن محمد عابد الجابري مثّل حلقة مركزية في الفكر العربي المعاصر، إذ جمع بين الاهتمام بالتراث والوعي  
النقدي المعاصر، وسعى إلى إعادة بناء العقل العربي على أسس عقلانية حديثة تستلهم من ابن رشد ومنهجيات الفكر 

مل بعد، لكنه فتح آفاقًا جديدة للنقاش حول مستقبل الثقافة العربية وقضايا الغربي النقدي معًا. وبذلك أسس لمشروع لم يكت
 .النهضة والديمقراطية

 .الفصل الثالث: نقد الجابري للتراث و قضايا الهويّة في فكره:4.3

كان الجابريّ ناقدًا صارمًا للتراثِ العربيّ، لكنّه لم يكن معاديًا له، فقد كان يؤمن بأنّ التراثَ يمكن أن يكونَ مصدرًا للإلهام،  
إذا ما تَمّت مراجعته نقديًّا وفُهِمَ في سياقِه التاريخيّ. ولذلك، دعا الجابريّ إلى "فصلِ الماضي عن الحاضر"، معتبرًا أنّ  

  مع الماضي يجب أن تكون مشروطةً بإعادةِ تأويله وتكييفه مع متطلّبات العصر.الاستمراريّةَ 

وإنّه لا بدّ من الامتلاءِ بالثقافةِ العربيّة والتراثِ العربيّ الإسلاميّ عند الخوضِ في الحداثةِ الأوروبيّةِ الحديثة وقضاياها،  
 وبدون  وإمكانيّةِ تبنّيها أو اقتباس شيءٍ منها. فالامتلاءُ بالثقافةِ العربيّة الإسلاميّة، وهي ثقافتُنا القوميّة، هو امتلاءٌ بالهويّة،

هويّةٍ ممتلئةٍ بمقوّماتها، يكون الانفتاحُ على الثقافاتِ الأخرى، خاصّةً المهيمنة منها، مدعاةً للانزلاق نحو الوقوع فريسةً  
 (Al-Jabri,  2000, p. 177)للاستلاب والاختراق" 

وتبقى هناك مسألةٌ جوهريّةٌ وعمليّةٌ مُلحّة في فكرِ الجابريّ، وهي ضرورةُ التأسيسِ لمنطلقٍ نهضويٍّ جديدٍ على المستوى  
المنهجيّ والمعرفيّ والوعي التاريخيّ. فالنّهضةُ عند الجابري لا يمكن أن تُبنى على التقليد أو النقل أو الاتّكاء على نماذجَ 

 ريٍّ شاملٍ للأدواتِ والمفاهيم والآليّات التي يُنتج بها العقلُ العربيّ معارفهُ.جاهزة، بل على نقدٍ جذ

ويقول الجابريّ في هذا السياق: "إنّ الحاجةَ تدعو العربَ إلى تدشينِ عصرِ تدوينٍ جديد، إلى تدشينِ منطلقٍ نهضويٍّ جديدٍ 
يبدأ، هذه المرّة، لا من الدعوةِ إلى تبنّي نموذجٍ معيّن أو الاحتماءِ به، بل من نقدِ كلِّ النماذج، لا، بل من نقدِ السلاح،  

 سلاحِ العقل العربيّ.

وهذا النقد لا يهدف إلى الهدم، بل إلى تحريرِ الفكر العربيّ من القيود التي كبّلتهُ قرونًا، وإعادةِ بنائهِ على أسسٍ عقلانيّةٍ 
نقديّةٍ منفتحةٍ على الذاتِ والآخر، تكون قادرة على الإسهام في بناء مشروعٍ حضاريّ حديث، نابع من داخل الثقافة العربيّة 

 Jabri, 2005, p. 48)-(Al ".ل للتفاعل الخلّاق مع متغيّرات العصر ذاتهالإسلاميّة، ومؤهَّ 



634 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

يرى محمّد عابد الجابري أنّ التراث العربيّ الإسلاميّ يحتوي على عناصرَ بنيويّةٍ تُعطّل إمكاناتِ التقدّمِ الفكريّ والمعرفيّ، 
أو وأنّ تجاوزَ هذه العناصرِ لا يتمّ إلّا من خلالِ الفهمِ النّقديّ العميقِ لها. فالتراثُ، كما يراهُ الجابري، ليس كيانًا مُقدّسًا 

، بل هو منظومةٌ من النّصوصِ والمفاهيمِ التي خضعت لتراكماتٍ تاريخيّةٍ وتأويلاتٍ متباينةٍ، وبالتالي فهو قابلٌ لإعادةِ  ثابتًا
 التأويلِ والتكييفِ بما يتناسبُ مع متطلّباتِ العصرِ.

، لا بمنطقِ التمجيدِ أو  في كتابه "التراث والحداثة"، يؤكّدُ الجابري أنّ التعاملَ مع التراثِ يجب أن يكون بمنهجٍ نقديٍّ تحليليٍّ
الرّفضِ الكُلّيّ. فالدعوةُ إلى التجديدِ عند الجابري تقومُ على أساسِ إعادةِ قراءةِ النّصوصِ التراثيّةِ، وعلى رأسِها النّصوصُ  

 ةُ )القرآنُ والسنّةُ(، ضمن سياقاتِها التّاريخيّةِ والمعرفيّةِ، من غير أن تُفقَد طابعَها الإيمانيَّ أو رمزيّتَها الدينيّةَ. الدينيّ 

ويُبيّنُ الجابري أنّ النصوصَ الدينيّةَ، على مرّ العصورِ، قد خضعت لتأويلاتٍ متعدّدةٍ، استُخدمت في كثيرٍ من الأحيانِ 
ظيفِ  لتبريرِ السّلطويّةِ والجُمودِ الفكريّ. لذا، فإنّ إعادةَ قراءتِها من منظورٍ عقلانيٍّ نقديٍّ يُتيحُ إمكانيّةَ تحريرِها من التّو 

 ، ويفتحُ المجالَ أمامَ توظيفِها في تحفيزِ العقلِ العربيّ على التّفكيرِ الحرّ والمستنيرِ. الإيديولوجيّ 

ورغمَ نقدِه الجذريِّ للتراثِ، لم يكن الجابري من دعاةِ القطيعةِ مع الموروثِ، ولا من أنصارِ التّقليدِ الأعمى للنموذجِ الحداثيّ  
الغربيّ. بل كان حريصًا على التأسيسِ لحداثةٍ عربيّةٍ قائمةٍ على الاستفادةِ من مناهجِ العقلانيّةِ الغربيّةِ الحديثةِ، ولكن في  

لهويّةِ الثقافيّةِ العربيّةِ الإسلاميّةِ، التي يجب أن تكون ممتلئةً بذاتها، واعيةً بتاريخِها، لتفادي الوقوعِ في فخّ الاستلابِ إطارِ ا
 الثقافيّ.

، حيثُ سعى إلى تحليلِ  ها ومن أبرزِ ما يميّزُ مشروعَ الجابري، قراءتُه النّقديّةُ للفلسفةِ الإسلاميّةِ بفرعيها: المشرقيِّ والمغربيِّ
، التي  لٍ من خلالِ تفكيكِ إشكاليّاتِها الفكريّةِ، واستكشافِ خلفيّاتِها الإيديولوجيّةِ. وتتجلّى هذه الرّؤيةُ في قراءتِه لفلسفةِ ابنِ طفي

 .  اعتبرَها نموذجًا للفكرِ المغربيِّ النّقديّ، والمختلفِ جوهريًّا عن نظيرِه المشرقيِّ

ويعلّقُ الجابري على تجربةِ حيِّ بنِ يقظانَ بالقولِ: "إنّ الفيلسوفَ الأندلسيَّ يتركُ الطريقين )الدينَ والفلسفةَ( متوازيينِ في  
 النّهايةِ كما وضعَهما في البدايةِ. لقد فشلَ حيٌّ في إقناعِ سلامانَ وجمهورِه بأنّ معتقداتِهم الدينيّةَ ليست سوى مثالاتٍ ورموزٍ 

قةِ المباشرةِ التي وصلَ إليها بالعقلِ. فشلَ في ذلك، وعادَ إلى جزيرتِه، وهو ما يعني فشلَ المدرسةِ الفلسفيّةِ في  للحقي
المشرقِ، التي بلغت أوجَها مع ابنِ سينا، في سعيِها إلى دمجِ الدينِ بالفلسفةِ. أمّا البديلُ الذي يطرحه ابنُ طفيلٍ، ومن ورائه  

مغربيّةُ الأندلسيّةُ، فهو الفصلُ بينَ الدينِ كمنظومةٍ إيمانيّةٍ رمزيّةٍ موجهةٍ للعامةِ، والفلسفةِ كمعرفةٍ عقلانيّةٍ المدرسةُ الفلسفيّةُ ال
، مع احترامِ كلٍّ منهما   خاصّةٍ بالنخبةِ. وهذا ما يعكسُ موقفَ الجابري نفسِه: ضرورةُ الفصلِ بين العقيدةِ والفكرِ الفلسفيِّ

 Jabri, 1991, p. 212)-(Alاصّ والفلسفة." لوظيفتِه ومجالِه الخ

"، يتوجّه الجابريُّ في تحليلِه إلى كيفيّةِ تفاعلِ وتأثيرِ العالمِ العربيِّ مع الحداثةِ ال غربيّةِ،  في كتابه  "العقلِ السياسيِّ العربيِّ
. يرى الجابريُّ أنّ الاستعمارَ    وكيفَ تمّ استخدامُ مفاهيمَ مثل )العلمانيّةِ والديمقراطيّةِ( بشكلٍ يتناسبُ مع السياقِ العربيِّ



635 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

 الفكريَّ من خلالِ تغريبِ الفكرِ العربيِّ هو أحدُ أخطرِ التحدّياتِ التي تُواجه الهويّةَ العربيّةَ، وأنّ الحلَّ يكمنُ في تطويرِ 
 .  نماذجَ حديثةٍ تستندُ إلى التراثِ ولكن بشكلٍ نقديٍّ

. فقد كان يعتقدُ ويجزمُ أنّ إعادةَ بناءِ الهو  يّةِ  بالنسبةِ لقضيّةِ الهويّةِ تُحسبُ واحدةً من المحاورِ الرئيسيّةِ في فكرِ الجابريِّ
 العربيّةِ تحدثُ بمواجهةِ التحدّياتِ الفكريّةِ والمعرفيّةِ التي فرضَتها العولمةُ والحداثةُ. 

لذا، دعا الجابريُّ إلى صياغةِ هويّةٍ عربيّةٍ حديثةٍ تأخذُ في الاعتبارِ الواقعَ الراهنَ، وتحافظُ في نفسِ الوقتِ على التراثِ 
 الثقافيِّ والدينيِّ دون الإخلالِ به. 

وفي ظلِّ التحوّلاتِ العالميّةِ المتسارعةِ بشكلٍ مخيفٍ، ظهرت تحدّياتٌ وصعوباتٌ جديدةٌ تُواجه الهويّةَ العربيّةَ والإسلاميّةَ، 
تشكو من  ربيّةَ ومنها )التبعيّةُ الثقافيّةُ للغربِ وتراجُعُ اللغةِ العربيّةِ كلغةِ علمٍ وفكرٍ(. يُلاحظُ الجابريُّ أنّ الهويّةَ الثقافيّةَ الع

 أزمةٍ تتجلّى في فقدانِ التوازنِ بين الانفتاحِ على العالمِ والتمسّكِ بالتراثِ.

تبني القدرةَ  يطرحُ الجابريُّ أنّ الحلَّ يكمنُ في استعادةِ الثقةِ بالذاتِ الثقافيّةِ من خلالِ إعادةِ قراءةِ التراثِ وتأويلِه برؤيةٍ نقديّةٍ 
 على الابتكارِ والتكيّفِ مع المتغيّراتِ الراهنةِ.

. فقد أسفرَ تفكيرُ الجابريِّ عن أنّ تعزيزَ الهويّةِ المشترك ةِ بين كما كانت قضيّةُ الوحدةِ العربيّةِ جزءًا أساسيًّا من فكرِ الجابريِّ
الذهنِ  الدولِ العربيّةِ هو السبيلُ والمنقذُ الوحيدُ لتحقيقِ الوحدةِ السياسيّةِ والاقتصاديّةِ. ومع ذلك، كان الجابريُّ واعيًا وحاضرَ 

 بالتحدّياتِ التي تعوقُ تحقيقَ هذه الوحدةِ، خاصّةً في ظلِّ التبايناتِ السياسيّةِ والاجتماعيّةِ بين الدولِ العربيّةِ.

ةِ، بناءً على ذلك، دعا إلى الحفاظِ على الهويّةِ الثقافيّةِ المشتركةِ كخطوةٍ أوليّةٍ، وتقويةِ مفهومِها نحو تحقيقِ الوحدةِ المتكامل
  قعِ مؤكّدًا أنّ الهويّةَ ليست مجرّد فكرةٍ ثابتةٍ، بل هي عمليّةٌ ديناميكيّةٌ متحرّكةٌ تتشكّلُ من خلالِ التفاعلِ مع الآخرِ ومع الوا 

 المعاصرِ لتُواكبَ الرُّكبَ. 

، خاصّةً في   ، حيثُ أتت رؤيتُه لها بناءً على أنّ التفكيرَ العربيَّ التقليديَّ واجه الجابريُّ قضايا الحداثةِ بشكلٍ مباشرٍ وقويٍّ
، قد عجزَ عن الاستجابةِ للتحدّياتِ العالميّةِ التي تتطلّبُ تفكيرًا نقديًّا ورؤًى عقلانيّةً متجدّ   دةً.ظلِّ هيمنةِ النظامِ البيانيِّ

، ما يُمكّنُه من مواجهةِ التحدّياتِ   وقد أتت دعوتُه إلى اعتمادِ نهجٍ بُرهانيٍّ وعِرفانيٍّ يمكنُ من خلالِه تحديثُ الفكرِ العربيِّ
، والانفتاحِ على الثقافاتِ الأخرى.  العالميّةِ مثل العولمةِ، والتطوّرِ التكنولوجيِّ

لتطويرِ  إنّ الجمعَ بين الحفاظِ على الهويّةِ الثقافيّةِ العربيّةِ وتطويرِ الفكرِ النّقديِّ هو ما يجعلُ من نقدِ الجابريِّ أرضيّةً صلبةً 
 نماذجَ فكريّةٍ عربيّةٍ حديثةٍ.

 



636 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

 
 .الفصل الرابع : تأثير الجابري على الفكر العربي المعاصر:4.4

لى جيلٍ كاملٍ  يُعدّ محمّدٌ عابدٌ الجابريُّ أحدَ أكثرِ المُفكّرينَ تأثيرًا في العالمِ العربيِّ خلالَ العقودِ الأخيرةِ. فقد أثّرَت أفكارُهُ ع
. إنّ مشروعَهُ  "نقدَ  العقلِ   من المفكّرينَ والباحثينَ الذينَ انخرطوا في دراسةِ التراثِ العربيِّ والإسلاميِّ من مَنظورٍ نقديٍّ

 العربيّ" أصبحَ مرجعًا أساسيًّا في الأوساطِ الأكاديميّةِ والنقديّةِ.

: "وإذا نحنُ انتقلنا الآنَ إلى النهضةِ الأوروبيّةِ الحديثةِ، وجدناها تتّخذُ الآليّةَ ذاتَها، آليّةَ العودةِ إل ى الأصولِ  يقولُ الجابريُّ
بدايةً بها ومُنطلقًا. وهي العمليّةُ التي بدأت، كما هو معروفٌ، مع القرنِ الثاني عشرَ الميلاديِّ في صورةِ إحياءِ الآدابِ 

سةِ رومانيّةِ والإغريقيّةِ، وما أعقَبَ ذلك من قيامِ النزعةِ الإنسانيّةِ والثورةِ على الأخلاقِ المسيحيّةِ السائدةِ يومئذٍ، المُكرَّ ال
 للخضوعِ والتسليمِ، فكانت النتيجةُ من الثورةِ على كنيسةِ القرونِ الوسطى وقيامِ حركةِ الإصلاحِ الدينيِّ المناهِضةِ للرهبانيّةِ،

 الداعيةِ إلى العودةِ إلى المسيحيّةِ في صفائِها الأوّلِ، واعتمادِ التوراةِ مرجعًا أعلى، مع ما رافقَ ذلك من حركةِ النهضةِ، كانت
دٍ، النتيجةُ أن تفكّكت بنيةُ نظامِ القرونِ الوسطى، الذي كان يُشكِّلُ وحدةً عضويّةً متكاملةً، فانفتحَ البابُ أمام انبثاقِ فكرٍ جدي

 Jabri, 2005, p. 23)-(Alلسفةً وعلومًا، وعادَ مركزُ السلطةِ الفكريّةِ إلى تجربة الفرد وعقله"  ف

راثِ "لقد أثَّرَت أفكارُ الجابريِّ على العديدِ من المفكّرينَ العربِ المعاصرينَ، حيثُ تمَّ تبنّي منهجيّتِهِ النقديّةِ في تحليلِ الت
. وأشغلت العديدَ من المفكّرينَ؛ على سبيلِ المثالِ، اعتنقَ تفكيرَهُ مفكّرونَ أمثالَ )جورج طرابيشي وحسن حنفي(  والفكرِ العربيِّ

.مو  ، حيثُ طرحوا رؤًى مغايرةً تعتمدُ على تأويلٍ مختلفٍ للتراثِ العربيِّ  اقفَ نقديّةً تجاه مشروعِ الجابريِّ

قَوامُها أرجعَ محمّدٌ عابدٌ الجابريُّ قراءةَ التراثِ العربيِّ الإسلاميِّ من خلالِ منهجيّةٍ نقديّةٍ متكاملةٍ غيرِ مُتطرّقٍ لها مسبقًا، 
 وعُمدتُها التفكيكُ وإعادةُ التأويلِ. 

مقالِ  من المُلاحَظِ في فكرِ الجابريِّ في مشروعِهِ تأثّرهُ بمفكّرينَ إسلاميّينَ سابقينَ مثلَ ابنِ رشدٍ، الذي دعا في كتابِهِ "فصلِ ال
. ومن خلالِ هذه   فيما بينَ الحكمةِ والشريعةِ من الاتصال" إلى ضرورةِ التوفيقِ بين الفلسفةِ والدينِ عن طريقِ التأويلِ العقليِّ

لنقدِ  منهجيّةِ، حاول الجابريُّ تقديمَ قراءةٍ جديدةٍ للتراثِ تتجاوزُ التفسيرَ التقليديَّ للنصوصِ الإسلاميّةِ، مُشدّدًا على أهميّةِ اال
 العقلانيِّ في فهمِ النصوصِ وتخليةِ تراكيبِها. 

:"لقد اعتمدَ الجابريُّ تأوي ، فقد قال محمّدٌ علي الكبسيُّ مَها العديدُ من المُشتغلينَ بالحقلِ الفلسفيِّ لَ فكانت عدّةُ قراءاتٍ قدَّ
ا التراثِ ماضيًا وحاضرًا لاكتشافِ ثوابتهِ ومُتغيّراتهِ، كشفًا يجعلُ من السهلِ محصورةَ الحوارِ بين النصِّ والقارئِ، لا لقراءةِ م

 Kabbasi, 2007, p. 152)-(Al علِنُهُ، بل لقراءةِ ما لا يعلنه ".يُ 



637 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

أمّا عن قولِ علي رحمونة سحبون، فقد قال: "من المعلومِ أنّ الجابريَّ انشغلَ مثلَ غيرِهِ من المفكّرينَ العربِ المعاصرينَ  
الساحةِ   بهمومِ أمّتِهِ التي ترزحُ تحتَ نيرِ التبعيّةِ الفكريّةِ والتجزئةِ السياسيّةِ، وهذا الانشغالُ دفعهُ لأنْ ينشغلَ بما يُفعَلُ في

 (Sahboun, 2007, p. 86) بيّةِ من طروحاتٍ فكريّةٍ تتّصلُ بمشكلةِ النهضة." العر 

 وبذلك يطرحُ الجابريُّ موضوعًا ليس كبقيّةِ المعلوماتِ التي نعلمُها، وذلك لكونِ التراثِ يتعلّقُ بالذاكرةِ الجمعيّةِ.

، إنّه يشتغلُ بالجبهةِ  : "إنّ بحثَ الجابريِّ في القارّةِ التراثيّةِ لا يندرجُ ضمنَ البحثِ التراثيِّ التقليديِّ التراثيّةِ ليُعلِنَ يقول البرقاويُّ
لذي يُناسبُ اهتمامَهم أوّلًا أنّ المجالَ التراثيَّ ذاكرةٌ جمعيّةٌ… ومن حقِّ الجميعِ أن يُرتّبوا طبيعةَ علاقاتِهم بمنتوجِها، بالشكلِ ا

 .  (Barqawi, 2004, p. 24) واختياراتِهم الفكريّةَ العامّةَ، ويتناسبُ في الوقتِ نفسهِ وطموحَهم التاريخيَّ

.  ورغمَ الانتقاداتِ التي وُجّهتْ له، يظلُّ الجابريُّ رمزًا للفكرِ النقديِّ في العالمِ العربيِّ

: "وإذا نحن نظرنا إلى تاريخِ الفكرِ الأوروبيِّ الحديثِ، وبكيفيةٍ خاصّةٍ منذ بيكون وديكارت )القرنِ السابعِ  يقول الجابريُّ
عشرَ( وجدناه عبارةً عن سلسلةٍ من المراجعاتِ لـ"التراثِ"، مفهومًا على أنّه فكرُ الماضي وفكرُ الحاضرِ معًا، فمنذ أن دعا  

من جميعِ الأوهامِ )أوهامِ القبيلةِ، وأوهامِ الكهفِ، وأوهامِ السوقِ، وأوهامِ المسرحِ( واعتمادِ التجربةِ منطلقًا  بيكون إلى التحرّرِ 
ومعيارًا، ومنذ أن تبنّى ديكارتُ الشكَّ منهجًا وأعلن عن ضرورةِ "مسحِ الطاولةِ" والتحرّرِ من جميعِ السلطاتِ المعرفيّةِ، 

 وحدَه، سلطةِ البداهةِ والوضوحِ… منذ بيكون وديكارتَ والفكرُ الأوروبيُّ يُعيدُ قراءةَ تاريخِهِ على  والاعتمادِ على سلطةِ العقلِ 
أساسٍ من الانفصالِ والاتصالِ، من النظرِ وإعادةِ النظرِ، من النقدِ ونقدِ النقدِ. إنَّ الانفصالَ عن التراثِ كان من أجلِ تجديدِ  

 Jabri, 2005, p. 35)-(Alأجلِ تجديدِ الانفصال عنه"  الاتصالِ به، والاتصالِ به كان من

: "إنَّه لا بُدَّ من الامتلاءِ بالثقافةِ العربيّةِ والتراثِ العربيِّ الإسلاميِّ عند الخوضِ في الحداثةِ الأوروب يّةِ الحديثةِ  يقولُ الجابريُّ
، هو امتلاءُ  وقضاياها وإمكانِيّةِ تبنّيها أو اقتباسِ شيءٍ منها. فالامتلاءُ بالثقافةِ العربيّةِ الإسلاميّةِ، وهي ثقافتُنا القوميّةُ 

وَ الهويّةِ، وبدونِ هويّةٍ ممتلئةٍ بمقوّماتِها يكونُ الانفتاحُ على الثقافاتِ الأخرى، خاصّةً المهيمنَةِ منها، مدعاةً للانزلاقِ نح
  Jabri, 2000, p. 177)-(Alالوقوعِ فريسةً للاستلابِ والاختراق"

، حيثُ تُستخدمُ أفكارُه في تحليلِ القضايا الراهنةِ مثلَ الإسلامِ السياسيِّ  ،  اليومَ، يستمرُّ تأثيرُ الجابريِّ في الفكرِ العربيِّ
مٍ  والعلاقةِ بينَ الدينِ والدولةِ، وقضيةِ الهويّةِ. ورغمَ مرورِ أكثرَ من عقدٍ على وفاتِه، إلّا أنَّ كتاباتِه ما زالت تحظى باهتما

يّةِ منَ  اسعٍ في الأوساطِ الأكاديميّةِ. يمكنُ القولُ إنَّ الجابريَّ قد أسّسَ تقليدًا فكريًّا نقديًّا ما زالَ يُؤثّرُ في الأجيالِ الحالو 
 المفكّرينَ والباحثينَ.

يمكنُ يقولُ الباحثُ اللّسانيُّ المغربيُّ عبدُ القادرِ الفاسي الفهريّ:  "إنّهُ يمكنُ أن يُتَوَخّى من التراثِ انطلاقُ النهضةِ. كذلكَ 
  ، أن ننظرَ إلى التراثِ كعائقٍ للنهضةِ. وهذا شيءٌ ليسَ من بابِ التمنّي، ولا من بابِ عدمِ التمنّي، ولكنّهُ شيءٌ موجودٌ وفعليٌّ

 هو أنَّ التراثَ في كثيرٍ من الأحيانِ عائقٌ لِهاتِه النهضةِ، وفي المجالِ اللغويِّ والمجالِ اللّسانيِّ أتحدّثُ عن تجربةٍ. كانتِ و 



638 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

  الدعوةُ إلى التراثِ، في كثيرٍ من الأحيانِ، وما زالت، عائقًا للتطوّرِ والتصوّرِ ولحلِّ مشاكلِ اللغةِ العربيّةِ، فمشاكلُ اللغةِ 
العربيّةِ الفعليّةُ يمكنُ أن نتحدّثَ عنها، وأن نقفَ عندما يُقدّمُ لنا التراثُ من حلولٍ لها. إذا أردنا، مثلًا، أن نضعَ كتابًا  

ا، كتابًا لقواعدِ اللغةِ العربيّةِ، فما هي الحلولُ التي يُقدّمُها لنا التراثُ؟ وما هي الحلولُ التي يمكنُ أن نستخلصَها من  مدرسيًّ 
، فما هو التنظيرُ أو ما هو المنهجُ الذي يمكنُ أن   اللسانيّاتِ الحديثةِ؟ إذا أردنا أن نَحلَّ مشكلَ التعريبِ، وهو مشكلٌ فعليٌّ

التراثِ؟ إنّ التراثَ، في كثيرٍ من الأحيانِ، يجعلُنا نتأخّرُ عن ظرفِنا، ونبقى دائمًا في زمانِ التراثِ لا زمانِنا الحاليِّ  يأتي عبرَ 
. هناكَ تراجعٌ، وعدمُ وُلوجٍ التاريخ"  (Fihri, 1986, p. 94) والمستقبليِّ

قدّم الجابريّ مفهومًا جديدًا للتعاملِ مع التراثِ، حيثُ دعا إلى ضرورةِ نقدِه بصورةٍ تبتعدُ عن التقديسِ المطلقِ أو الرفضِ  
. فقد ركّز على أهميّةِ التفكيكِ النقديّ للنصوصِ التراثيّةِ وإعادةِ تأويلِها بما يتناسبُ مع متطلباتِ العصرِ الحديثِ. ه ذه  الكلّيِّ

ساهمت في إحياءِ النقاشِ حولَ كيفيةِ استثمارِ التراثِ في خدمةِ قضايا الحداثةِ دون التنازلِ عن الهويّةِ الثقافيةِ. ومن  الرؤيةُ 
 هنا، بدأ المفكّرون العرب يتجهون نحو نماذجَ فكريّةٍ تجمع بين النقدِ العقلانيّ للتراثِ وبين الحفاظِ على الأصالةِ الثقافيةِ.

تأثّر الفكرُ العربيّ المعاصرُ بمشروعِ الجابريِّ النقديّ في جوانبَ متعدّدةٍ، منها الثقافيةُ والاجتماعيةُ. فالنقدُ الذي قدّمه  
للجوانبِ الإبستمولوجيّةِ )المعرفيّةِ( في الفكرِ العربيّ أتاح للمفكّرين العرب إعادةَ النظرِ في الأسسِ التي قامت عليها 

بيّةُ. ومن خلال هذا النقدِ، أصبح من الممكنِ فهمُ التأخّرِ الحضاريّ الذي تعاني منه بعضُ المجتمعاتِ  المجتمعاتُ العر 
 العربيّةِ من خلال تحليلِ الأنظمةِ الفكريّةِ والثقافيةِ التي تحكّمت في العقلِ العربيّ على مرّ العصورِ. 

ي  لقد ترك نقدُ الجابريّ للعقلِ العربيّ منهجًا عميقًا غريبًا على الأجيالِ الجديدةِ من المفكّرينَ والباحثينَ العربِ. فقد ساعدهم ف
ديّ تبني منهجيّاتٍ نقديّةٍ تسعى إلى تفكيكِ الأفكارِ التقليديّةِ وإعادةِ بنائها بما يتلاءمُ مع روحِ العصرِ. لقد أصبح التفكيرُ النق

جزءًا أساسيًا من مشاريعِهم الفكريّةِ التي تتناولُ قضايا معاصرةً مثل الديمقراطيّةِ، وحقوق الإنسانِ، والتنويرِ، والعدالةِ  
الاجتماعيةِ. هذا التأثيرُ ليس محصورًا فقط في الأوساطِ الأكاديميّةِ بل يمتدُّ إلى الحركاتِ الفكريّةِ والاجتماعيّةِ التي تسعى 

 اقعِ المجتمعاتِ العربيّةِ في ظلّ عصرِ الرقمنةِ الآخذِ في التطوّرِ والتغيّرِ بكلّ جوانبِه.إلى تغييرِ و 

 الخاتمة: .5

لٍ مُهِمَّةٍ في الفكرِ العربيِّ الحديثِ. ف " نُقْطَةَ تحوُّ لَت إسهاماتُ محمدِ عابدِ الجابريِّ في "نقدِ العقلِ العربيِّ بفضلِ تحليلهِ  لقد شكَّ
 النَّقديِّ العميقِ، فَتَحَ المجالَ أمامَ مفكرينَ آخرينَ لإعادةِ التفكيرِ في قضايا التراثِ والحداثةِ والهويةِ.

ا ويبقى مشروعُ محمدِ عابدِ الجابريِّ النَّقديُّ مرجعًا أساسيًّا لأيِّ محاولةٍ لفهمِ أو معالجةِ أو مراجعةِ التحدياتِ التي يواجهه
. فالنقدُ الذي ألقى على العقلِ العربيِّ   العالمُ العربيُّ في هذا العصرِ، سواءً على المستوى الفكريِّ أو الاجتماعيِّ أو السياسيِّ

يقتصرُ فقط على مراجعةِ التراثِ وتنقيحهِ، بل يمتدُّ ليشملَ إعادةَ صياغةِ الهويةِ العربيةِ وتحديثَ الفكرِ العربيِّ ليصبحَ  لا 
 قادرًا على مواجهةِ تحدياتِ العولمةِ والحداثةِ. 



639 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

ثِ  وقد بدا جليًّا أن الفكرَ العربيَّ بحاجةٍ إلى مزيدٍ من الدراساتِ والأبحاثِ التي تسيرُ على دربِ ونهجِ الجابريِّ في تناولِ الترا
بنظرةٍ نقديةٍ وتحليليةٍ. كما أن هناك ضرورةً لتطويرِ نماذجَ فكريةٍ جديدةٍ تستندُ إلى التراثِ، ولكنها منفتحةٌ على الابتكارِ  

يرِ ومتقبلةٌ للعصرِ. إن مستقبلَ الفكرِ العربيِّ يتأسسُ، إلى حدٍّ كبيرٍ، على القدرةِ على المزجِ بين الحفاظِ على الهويةِ  والتغي
 الثقافيةِ والتكيفِ مع متطلباتِ العصرِ، وهي المهمةُ التي شرعَ فيها الجابريُّ ودعا الآخرينَ إلى مواصلتها والعملِ عليها.

 . النتائج: 5.1

 لقد توصّلت هذه الدراساتُ إلى عدةِ نتائج وهي:

 .  تأثيرُ الأنظمةِ المعرفيّةِ على العقلِ العربيِّ واضحٌ وجليٌّ

. بينما ساعدَ  ، مما أعاقَ تطوّرَ الفكرِ العقلانيِّ والنقديِّ النظامُ   سيطرةُ النظامِ البيانيِّ أسفرت عن ركودٍ فكريٍّ في العالمِ العربيِّ
.  البرهانيُّ والعرفانيُّ في تقديمِ بدائلَ معرفيّةٍ، إلا أن تأثيرَهما كان محدودًا نوعًا ما مقارنةً بالنظامِ البيانيِّ

ثِ أتى نقدُ الجابريِّ للتراثِ في إعادةِ تأويلِ النصوصِ القديمةِ، مما سمحَ للمفكرينَ العربِ بالرغبةِ في وأجّجَ العقدَ لفهمِ الترا
 بطريقةٍ أكثر ملاءمةٍ مع العصرِ الحديثِ.

 .  أفسحَ النقدُ المجالَ لإعادةِ التفكيرِ في مفاهيمَ تقليديّةٍ موروثةٍ وبديهيّةٍ، وتعزيزِ التفكيرِ النقديِّ

 استطاعَ الجابريُّ دمجَ الفكرِ النقديِّ مع الحفاظِ على الهويةِ الثقافيّةِ، واقتدرَ على صنعِ استراتيجيةٍ فعالةٍ لمواجهةِ تحدياتِ 
العولمةِ والحداثةِ. فجاءَ هذا الدمجُ في تطويرِ نماذجَ حديثةٍ تراعي متطلباتِ العصرِ دون التفريطِ أو الإفراطِ في الخصوصيّةِ  

 ةِ، مما يساهمُ في القدرةِ على الابتكارِ والخلقِ والتكيفِ مع المتغيّراتِ العالميةِ المعاشةِ.الثقافيّ 

إنّ مشروعَ محمدِ عابدِ الجابريِّ في نقدِ العقلِ العربيِّ لا يمكنُ النظرُ إليه إلا كعلامةٍ فارقةٍ في تاريخِ الفكرِ العربيِّ  
 لفكريّةِ المعاصرِ. فمن خلالِ تقديمهِ قراءةً نقديّةً شاملةً للبنيةِ المعرفيّةِ العربيّةِ، تمكّنَ الجابريُّ من إعادةِ توجيهِ النقاشاتِ ا

جعلُ نحو قضايا أكثرَ حيويّةً ترتبطُ بالتراثِ والحداثةِ والهويةِ. وما زال تأثيرُه يتردّدُ في الأوساطِ الفكريّةِ إلى يومنا هذا، ما ي
من دراستهِ ومنهجيّتهِ النقديّةِ مرجعًا هامًا لمن يسعى إلى فهمِ ومعالجةِ التحدياتِ التي تواجه الفكرَ العربيَّ في ظلّ الحداثةِ  

 والعولمةِ. 

 . التّوصيّات: 5.2

 وبناءً على النّتائج الّتي خلُصت إليها الدّراسة فإنّنا نوصي بما يلي:

، من خلالِ قراءتِه قراءةً عقلانيّةً تتجاوزُ ثنائيّةَ التقديسِ والقطيعةِ،  وتسعى تعميقُ الوعيِ النّقديِّ بالتراثِ العربيِّ الإسلاميِّ
 إلى تفعيلِه بوصفِه مَوردًا للفكرِ لا قيدًا عليهِ. 



640 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

، لما لها من قدرةٍ على تفكيكِ البُنى المعرفيّةِ وكشفِ   الانفتاحُ على المناهجِ الإبستمولوجيّةِ الحديثةِ في دراسةِ الفكرِ العربيِّ
.  آليّاتِ إنتاجِ المعرفةِ داخلَ النسقِ الثقافيِّ

، وربطًا بين ، في المناهجِ الجامعيّةِ، تعزيزًا لحضورِ الفكرِ النّقديِّ الطلبةِ   دمجُ النّماذجِ الفكريّةِ العربيّةِ المعاصرةِ، كالجابريِّ
 وأسئلتِهم المعاصرةِ ضمنَ أُطرٍ علميّةٍ رصينةٍ.

، وا  ، والنّقدِ التاريخيِّ لسّياقِ تشجيعُ المقارباتِ المركّبةِ في تحليلِ المشاريعِ الفكريّةِ، من خلالِ التّكاملِ بين التحليلِ البنيويِّ
، للوصولِ إلى فهمٍ أشملَ لإشكاليّاتِ التراثِ والحداثةِ.   الثّقافيِّ

إعادةُ قراءةِ التراثِ قراءةً نقديّةً داخليّةً، تستنطقُ النّصوصَ ضمنَ سياقاتِها التّاريخيّةِ، وتُعيدُ تموضعَها في ضوءِ حاجاتِ  
 العقلِ العربيِّ المعاصرِ دونَ الوقوعِ في الاستلابِ أو التّقليدِ.

 :. المقترحات5.3

 وبناءً على ما توصّلت إليه الدّراسة من نتائجَ ومعطياتٍ، فإنّنا نقترح في هذا السّياق ما يأتي:

إجراءُ دراسةٍ مقارنةٍ بين مشروعِ محمّد عابد الجابريّ ومشاريعَ فكريّةٍ عربيّةٍ أخرى، مثلَ محمد أركون أو حسن حنفي، بغيةَ 
 الكشفِ عن أوجهِ التلاقي والافتراقِ في معالجةِ قضايا التراثِ والعقلِ والحداثةِ. 

تحليلُ أثرِ مشروعِ الجابريّ في الخطابِ الفلسفيِّ العربيِّ المعاصرِ، ورصدُ امتداداتهِ في دراساتِ الفكرِ والنقدِ، ولا سيّما في  
.  مجالاتِ إصلاحِ الفكرِ الدينيِّ والسياسيِّ

، وخاصةً   في  دراسةُ البُعدِ التربويِّ والمعرفيِّ في مشروعِ الجابريّ، واستكشافُ إمكانيّةِ توظيفِه في تطويرِ مناهجِ التعليمِ العربيِّ
.  مجالاتِ الفلسفةِ والتّفكيرِ النّقديِّ

، ومحاولةُ الربطِ بين البُنى المعرفيّةِ  البحثُ في الُأسسِ الأنثروبولوجيّةِ والاجتماعيّةِ لمقولاتِ العقلِ في التراثِ العربيِّ
 وتحولاتِ المجتمعِ العربيِّ عبرَ التاريخِ.

 
 
 
 
 
 



641 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

 قائمة المصادر والمراجع 

 المراجع العربية 
(،  3) 19(. أثر الجابري في الفسلفة العربية المعاصرة. مجلة العلوم الانسانية والاجتماعية، 2014أ الشياب. ) -1

95 -115. 
(. محمد عابد الجابري ونقد العقل العربي: قراءة في مشروعه الفكري. مجلة دراسات فلسفية، 2017ر العجارمة. )  -2

12(2 ،)85-104. 
 .(. الرياض: مكتبة المؤيد1(. نظرية المعرفة بين القرآن والفلسفة )الإصدار 1992راجح عبد الحميد الكردي. ) -3
 .51(. نقد العقل العربي بين الاصالة والمعاصرة. مجلة الفكر العربي المعاصر، 2010س الشيخ. )  -4
 .(. النقد العربي الحديث: قضايا ومقاربات. عمان: دار كنوز المعرفة2012س العجارمة. ) -5
 .(. محمد عابد الجابري: سيرة مسار. الدرا البيضاء: دار توبقال2010س عماري. ) -6
  .القرآن الكريم -7
 الرياض: مكتبة المؤيد .(.ed 1) نظرية المعرفة بين القرآن والفلسفة .(1992) .الكردي, ر. ع -8
 .(. محمد عابد الجابري وإشكالية التراث. بيروت: دار الطليعة2005م الشيخ. )  -9

 .79-60(،  4) 28(. مشروع الجابري واشكالية التراث. مجلة الثقافة المغربية، 2016م زيغور. ) -10
 .(. بنية العقل العربي. بيروت: المركز الثقافي العربي1986محمد عابد الجابري. ) -11
 .(. العقل السياسي العربي. بيروت: المركز الثقافي العربي1990محمد عابد الجابري. ) -12
 .(. التراث والحداثة. بيروت: المركز الثقافي العربي1991محمد عابد الجابري. ) -13
 .(. العقل الأخلاقي العربي. بيروت: المركز الثقافي العربي2001محمد عابد الجابري. ) -14
(. نحن والتراث: قراءات معاصرة في تراثنا الفلسفي. بيروت: مركز دراسات الوحدة  1991محمد عباد الجابري. ) -15

 .العربية
 .(. تكوين العقل العربي. بيروت: المركز الثقافي العربي1984محمد علي الجابري. ) -16
 (. النهضة والفكر العربي المعاصر. الدار البيضاء: أفريقيا الشرق. 2011ن الهواري. ) -17

 المراجع الأجنبية: 
1- A Barqawi ( .2004 .) Heritage and renaissance: A reading in the works of Mohammed 

Abed Al-Jabri (. 1)الإصدار   beirut: Center for Arab Unity Studies. 
2- A. R Sahboun ( .2007  .) The problematics of heritage and modernity in contemporary 

Arab thought: Mohammed Abed Al-Jabri and Hassan Hanafi as a model – A 
comparative analytical study . beirut: Manshat Al-Maaref. 



642 

 2025  3  العدد  ،5  المجلد 
 والثقافية  الإنسانية للعلوم  الأوسط مجلة الشرق 

 

 
 

3- Fassi Fihri ( .1986 .) Discussion. In Methodology in literature and human sciences . 
casablanka: Dar Toubkal. 

4- Ibn Manzur ( .1993 .) Lisan al-Arab: Abridged edition (. 1)الإصدار    beirut: Dar Al-Kutub 
Al-Ilmiyya. 

5- m Arkoun ( .1987 .) Islamic thought . ( H. Saleh )المترجمون ،Center for National 
Development. 

6- M. A. Al-Kabbasi  ( .2007 .) Readings in contemporary Arab thought (.  2)الإصدار  
dawha ،dawha: Dar Al-Farqad. 

7- mohamad abed Al-Jabri ( .1986 .) Heritage and methodological problems. In 
Methodology in literature and human sciences . casablanka: Dar Toubkal Publishing. 

8- mohamad abed Al-Jabri ( .1991 .) Heritage and Modernity: Studies and Discussions 
(. 1)الإصدار   beirut: Center for Arab Unity Studies . 

9- mohamad abed Al-Jabri ( .2000  .) The Arab renaissance project: A critical review 
(. 2)الإصدار   beirut: Center for Arab Unity Studies . 

10- mohamad abed Al-Jabri ( .2000  .) The Arab renaissance project: A critical 
review (. 2)الإصدار    beirut: Center for Arab Unity Studies. 

11- mohamad abed Al-Jabri ( .2005 .) Issues of contemporary Arab thought 
(. 5)الإصدار   beirut: Center for Arab Unity Studies . 

12- mohamad abed Al-Jabri ( .2009  .) The formation of Arab reason (. 10)الإصدار  
beirut: Center for Arab Unity Studies. 

 

 

 


